Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

Konsep Khafi Dilalah Perspektif Ulama Salaf dan Khalaf

Nur Ainun Mardiah
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
nurainunmardiahO01@gmail.com

Fatmawati Hilal
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
fatmawati@uin-alauddin.ac.id

Nur Taufiq Sanusi
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
nurtaufig066@gmail.com

Abstract

This research analyzes the concept of Khafi Dilalah an ambiguous legal term due
to external factors from the perspectives of Salaf and Khalaf scholars, using the
term al-sariq from Q.S. al-Maidah verse 38 as a case study, with implications on
some similar issues. Employing a qualitative-comparative methodology via
library research, this study aims to examine how the differing approaches to
istinbat the Salaf's textualism versus the Khalaf's rational-contextualism impact
legal outcomes. The findings reveal that Salaf scholars tend to limit the application
of law to explicit texts, whereas Khalaf scholars expand it based on the underlying
‘illat (legal reason) and Magasid al-Shari'ah (objectives of Islamic law). This
divergence is evident in the resolution of corruption cases, which are consensually
categorized as jarimah ta'zir rather than hadd. The study concludes that this
methodological difference is not merely theoretical but has direct causal
implications for legal application and the relevance of contemporary Islamic
jurisprudence, thereby addressing a fundamental gap in existing literature.
Keywords: Khafi Dilalah, Khalaf, Salaf, Ushul Figh.

Abstrak

Penelitian ini menganalisis konsep Khafi Dilalah yaitu lafaz yang maknanya
samar karena faktor eksternal dari perspektif ulama Salaf dan Khalaf dengan studi
kasus lafaz al-sarig dalam Q.S. al-Maidah ayat 38 dan implikasinya pada beberapa
isu yang serupa. Dengan menggunakan metodologi kualitatif-komparatif melalui
studi kepustakaan, penelitian ini bertujuan menguji bagaimana perbedaan
manhaj istinbat antara pendekatan tekstual Salaf dan rasional-kontekstual Khalaf
memengaruhi hasil hukum. Hasilnya menunjukkan bahwa Salaf cenderung
membatasi penerapan hukum pada teks yang eksplisit, sementara Khalaf

218
DOl:https://doi.org/10.35964 /ab.v3i1


mailto:nurainunmardiah01@gmail.com
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:nurtaufiq066@gmail.com

Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

memperluasnya berdasarkan ‘illat (alasan hukum) dan Magqasid al-Shari'ah
(tujuan syariah). Perbedaan ini terbukti dalam penyelesaian isu korupsi, yang
disepakati lebih cocok dikategorikan sebagai jarimah ta'zir daripada hadd.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan metodologi tersebut bukanlah
klaim teoretis, melainkan memiliki implikasi kausal langsung pada penerapan
hukum dan relevansi jurisprudensi Islam kontemporer, sekaligus mengisi
kesenjangan literatur yang ada.

Kata Kunci: Khafi Dilalah, Khalaf, Salaf, Ushul Figh.

PENDAHULUAN

Ilmu Ushul Figh merupakan salah satu disiplin ilmu paling fundamental
dalam Islam, berfungsi sebagai landasan metodologis untuk menggali dan
menetapkan hukum-hukum syariat dari sumber-sumber utamanya, yaitu al-
Quran dan al-Sunnah. Ilmu ini sering disebut sebagai "ilmu alat" karena
urgensinya dalam memahami dan menafsirkan nas (teks) syariat yang menjadi
objek kajiannya.l

Dalam khazanah ushul figh, teks-teks syariat memiliki berbagai tingkatan
kejelasan dalam menunjukkan maknanya. Mulai dari yang sangat terang dan
jelas seperti zahir dan nas, hingga yang mengandung kesamaran seperti musykil
dan mujmal, bahkan yang tidak dapat dipahami sama sekali seperti mutasyabih.?
Di antara tingkatan ini, terdapat sebuah konsep penting yang disebut Khafr
Dilalah. Konsep ini, yang populer dalam manhaj ulama Hanafiyah, merujuk pada
lafaz yang secara linguistik sudah jelas maknanya, namun menjadi samar atau
tidak jelas (khafi) ketika diterapkan pada kasus atau individu tertentu.
Kesamaran ini tidak bersumber dari lafaz itu sendiri, melainkan dari faktor-
taktor eksternal ('amr al-kharij) yang menyertainya.>

Ambiguitas ini menuntut adanya metode khusus untuk

menyelesaikannya, dan perbedaan metode inilah yang menjadi inti

1 M. Khai Hanif Yuli Edi Z, Pathur Rahman, dan Zulkipli Jemain, “Penerapan Kaidah Ushul
Figih dalam Menafsirkan Teks Al-Qur’an,” Jurnal Kajian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2024): 72-93,
https://doi.org/10.58561/jkpi.v3il.111.

2 Abd Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran,” Jurnal Cerdas
Hukum 3, no. 1 (2024): 12636, https://doi.org/10.22515/alahkam.v2i2.1066.

8 Muthoifin dan Mustika Utin Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-
Adillah Asy-Syar’iyyah,” Munas APPPTMA Malang, 2020, 222-25.

Page 219



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

permasalahan yurisprudensi. Contoh klasik dari konsep Khafi Dilalah adalah
lafaz al-sariq (pencuri) dalam firman Allah swt. Q.S. al-Maidah ayat 38. Secara
bahasa, kata "pencuri" sangat jelas. Namun, kesamaran muncul ketika lafaz ini
diterapkan pada kasus-kasus baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam
nas, seperti al-tarar (pencopet), al-nabash (pencuri kain kafan dari kuburan),
maupun koruptor.

Meskipun perbuatan mereka jelas merupakan pencurian, namun
kesamaran dalam penerapannya membuat status hukumnya memerlukan
penelitian lebih lanjut,* yang mana mendorong para ulama untuk melakukan
penelitian dan ijtihad untuk menentukan apakah kasus-kasus tersebut dapat
dikategorikan sebagai pencurian yang dikenakan sanksi potong tangan (hadd)
atau tidak.

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan analisis yang tidak hanya terbatas
pada kaidah Khafi Dilalah secara teoretis, tetapi juga menguji bagaimana
perbedaan metodologi (manhaj) para ulama dalam melakukan ijtihad
mempengaruhi hasil penerapannya. Perbedaan fundamental antara manhaj
ulama Salaf dan Khalaf, yang terletak pada prioritas antara nagl (teks wahyu) dan
‘aql (akal/rasio), menjadi lensa yang paling relevan untuk studi ini.

Berdasarkan tinjauan literatur yang komprehensif, penelitian ini
membedakan diri dari studi-studi terdahulu melalui pendekatan komparatif
yang mendalam dan terfokus pada satu konsep spesifik. Contoh sederhananya

pada artikel Aprilita Hajar, "Ketidakjelasan Lafaz dalam Kaidah Tafsir,"> dan

4 Muthoifin dan Rochmawati.

5 Aprilita Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek
Khafi, Musykil, Mujmal, Mutasyabih),” Al Burhan: Jurnal Kajian IImu dan Pengembangan Budaya Al-
Qur’an 23, no. 01 (2023): 6676, https://doi.org/10.53828/alburhan.v23i01.1272.

220
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

karya Zahrul Mubarrak, "Kaidah-Kaidah Lughawiyah dalam Ushul Figh,"®
secara fundamental bersifat deskriptif, mengklasifikasikan lafaz-lafaz yang tidak
jelas (mubham) dan menguraikan berbagai kaidah linguistik secara umum.
Berbeda dengan pendekatan tersebut, penelitian ini secara khusus menganalisis
dan membandingkan secara kritis bagaimana ulama Salaf dan Khalaf
menyelesaikan ambiguitas spesifik dari Khafi Dilalah, sebuah ranah yang belum
dieksplorasi secara mendalam dalam literatur.

Lebih lanjut, artikel Nasri yang berjudul "Dilalah dalam Perspektif
Hukum Islam" berfokus pada pandangan mazhab Syafi'iyah tentang dilalah
manthuq dan mafhum, yang membatasi analisisnya pada satu tradisi
yurisprudensi.” Penelitian ini mengisi kesenjangan tersebut dengan menyajikan
perbandingan antara dua mazhab besar, yaitu Salaf dan Khalaf, pada studi kasus
yang sama. Terakhir, artikel Fadlan Fahamsyah berjudul "Ulama Salaf dan
Khalaf' memberikan perbandingan umum tentang perbedaan metodologi
istinbat antara kedua tradisi tersebut secara teoretis.® Penelitian ini melampaui
deskripsi umum ini dengan menerapkan teori tersebut pada kasus nyata yaitu
ambiguitas lafaz al-sarig dalam beberapa konteks seperti pencopet, pencuri kain
kafan dari kuburan, ataupun koruptor. Sehingga memberikan bukti empiris
yang konkret dan menunjukkan secara kausal bagaimana perbedaan filosofis
mereka memengaruhi hasil hukum yang praktis.

Sehingga didapatkan sebuah kesenjangan fundamental dalam literatur yang
ada. Tidak ada penelitian yang secara khusus melakukan analisis komparatif
yang terperinci dan mendalam tentang bagaimana kedua tradisi utama yaitu
ulama Salaf dan Khalaf dalam mengatasi ambiguitas spesifik dari Khafi Dilalah.

Perbedaan antara kedua mazhab ini sering kali dipandang sebagai perbedaan

® Zahrul Mubarrak, “Metode Istinbath Kaidah-Kaidah Lughawiyah Dalam Ushul Figh Zahrul,”
Ameena Journal 1, no. 1 (2023): 70-88, https://ejournal.ymal.or.id/index.php/aij/article/view/9.

’ Nasri, “Dilalah Dalam Perspektif Hukum Islam : Analisis Deskriptif Klasifikasi Dilalah
Sebagai Penunjukan Atas Hukum Dalam Islam,” Bintang: Jurnal Pendidikan dan Sains 2, no. 2 (2020):
168-79, https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/bintang.

8 Fadlan Fahamsyah, “Ulama Salaf dan Khalaf,” Jurnal Al-Fawaid 11, no. 2 (2021): 27-48.

Page 221




Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

teologis atau filosofis yang terpisah, tanpa secara eksplisit menunjukkan
bagaimana perbedaan tersebut bermanifestasi dalam penerapan hukum yang
praktis pada kasus-kasus spesifik. Perbedaan pendekatan terhadap satu konsep
kecil seperti Khafi Dilalah pada hakikatnya adalah cerminan dari perbedaan
filosofis yang jauh lebih besar antara mazhab Salaf yang menekankan
tekstualisme dan mazhab Khalaf yang mengutamakan rasionalisme yang
terarah.

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut.
Dengan membandingkan pendekatan mereka terhadap satu kasus spesifik, yaitu
makna lafazh al-sariqg dalam Q.S. al-Maidah ayat 38 untuk membedah perbedaan
metodologis di antara kedua tradisi. Melalui analisis ini, penelitian ini bertujuan
untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif dan bernuansa bahwa
perbedaan metodologi tersebut bukanlah sekadar klaim teoretis, tetapi memiliki

implikasi kausal yang langsung pada hasil istinbat hukum.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajiannya adalah
teks-teks klasik dan literatur ilmiah yang membahas konsep Khafi Dilalah serta
pandangan ulama Salaf dan Khalaf. Pendekatan yang digunakan dalam analisis
data adalah komparatif dan deskriptif, di mana data dari kedua tradisi diuraikan,
dibandingkan, dan dianalisis untuk menemukan persamaan dan perbedaan

yang mendasar.’

° Britt-Marie Lindgren, Berit Lundman, dan Ulla H. Graneheim, “Abstraction and interpretation
during the qualitative content analysis process,” International Journal of Nursing Studies 108 (Agustus
2020): 103632, https://doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2020.103632.

222
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

Subjek penelitian ini adalah dalil-dalil syariah dari al-Quran dan Sunnah,
serta karya-karya Ushul Figh yang memuat pembahasan Khafi Dilalah dan metode
istinbat hukum. Data primer yang digunakan berasal dari kitab-kitab Ushul Figh
dari ulama terkemuka yang mewakili tradisi Salaf (seperti Imam Ahmad bin
Hanbal) dan Khalaf (seperti al-Ghazali dan al-Syatibi). Data sekunder
dikumpulkan dari artikel ilmiah, jurnal, dan buku-buku yang relevan dengan
topik ini. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, eksplorasi, dan
pengkajian mendalam terhadap materi-materi tersebut untuk mengidentifikasi
poin-poin kunci, pemahaman mendalam, dan argumen yang relevan.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik induktif dasar. Teknik
ini melibatkan tiga tahapan utama: pertama, reduksi data yaitu informasi dan
poin-poin penting dari literatur yang relevan diringkas dan disederhanakan.
Kedua, pengelompokan data yaitu data yang memiliki kemiripan
dikelompokkan berdasarkan tema atau konsep, seperti definisi khdfi, manhaj

istinbat, dan aplikasi pada kasus al-sarig.

Terakhir, pembentukan konsep dan analisis komparatif yaitu dari data yang
telah dikelompokkan, dibentuk konsep yang lebih abstrak. Proses ini melibatkan
perbandingan yang cermat untuk menemukan persamaan dan perbedaan antara
pandangan Salaf dan Khalaf.l® Metode ini tidak hanya bertujuan untuk
mendeskripsikan, tetapi juga untuk membangun argumen baru dan menemukan
pola-pola yang tersembunyi. Dengan membandingkan bagaimana kedua tradisi
ini mengatasi tantangan yang sama, yaitu ambiguitas teks, dapat dipahami
bahwa perbedaan legal yang dihasilkan adalah konsekuensi logis dari perbedaan

metodologi inti mereka.

10 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: CV Jejak,
2018).

Page 223



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Khafi Dilalah dalam Ushul Figh

Dalam taksonomi dilalah (penunjukan lafaz terhadap makna) yang
dikembangkan oleh ulama Hanafiyah, lafaz terbagi menjadi dua kategori besar:
Wadih al-Dilalah (jelas) dan Ghairu Wadih al-Dilalah (tidak jelas).’! Khafi Dilalah
adalah salah satu dari empat jenis dilalah yang tidak jelas, bersama dengan
Musykil, Mujmal, dan Mutasyabih.1?

Secara terminologis, al-Khifi didefinisikan sebagai lafaz yang maknanya
samar atau tidak jelas pada sebagian dari pengertiannya. Kesamaran ini tidak
disebabkan oleh lafaz itu sendiri, melainkan karena adanya faktor eksternal
(‘aridh kharij) yang muncul di luar lafaz tersebut. Dengan kata lain, lafaz itu
sendiri pada dasarnya jelas dan dapat dipahami, tetapi ketika diterapkan pada
objek atau kasus tertentu, maknanya menjadi kabur dan memerlukan penelitian
dan kajian untuk menghilangkan kesamaran tersebut.3

Hal ini membedakannya dari jenis dilalah yang tidak jelas lainnya:

1. Musykil

Kesamaran pada Khafi disebabkan oleh faktor eksternal, sedangkan

kesamaran pada Musykil berasal dari lafaz itu sendiri yang memiliki arti

ganda atau ambigu. Contoh klasik Musykil adalah lafaz al-quru' dalam

Q.S. al-Bagarah ayat 228 yang dapat diartikan sebagai "haid" atau "suci".4

1 Fithrotin Fithrotin, “Kaidah Fi Wadihi Dilalah Dalam Tafsir At Tabari,” Al Furgan: Jurnal
liImu Al Quran dan Tafsir 5, no. 1 (2022): 87-98, https://doi.org/10.58518/alfurgqon.v5i1.984.
12 Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.”
13 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-
Syar’iyyah.”
14 Muthoifin dan Rochmawati.
224

DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

2. Mujmal
Mujmal menjadi samar karena penjelasannya terlalu singkat dan tidak
akan menjadi jelas kecuali setelah ada penjelasan dari sumber lain.
Sedangkan, Khafi sudah jelas, hanya penerapannya pada kasus tertentu
yang menimbulkan kesamaran. Salah satu contoh dari Mujmal adalah
lafaz haluu’an dalam Q.S. al-Ma'’arij ayat 19 yang diartikan sangat berkeluh
kesah dan sedikit sabar. Kata ini disebut Mujmal karena penggunaan
artinya yang asing ini tidak dapat diketahui kecuali oleh syari” sendiri,
karena syari’ahlah yang menyifati manusia dengan kata tersebut.1®
3. Mutasyabih
Mutasyabih adalah lafaz yang maknanya tidak dapat dipahami sama sekali
dan tidak ada cara yang dapat digunakan untuk menafsirkannya, seperti
huruf-huruf tahajji di awal surat al-Quran. Berbeda dengan Khafi yang
kesamarannya dapat dihilangkan melalui penelitian.1®
Contoh paradigmatik dari Khafi Dilalah yang paling sering digunakan
untuk menjelaskan Khafi Dilalah adalah lafaz al-sarig dalam Q.S. al-Maidah ayat
38. Ayat ini secara eksplisit berbunyi, "Dan orang laki-laki yang mencuri dan
orang perempuan yang mencuri, maka (hukumnya) potonglah tangan mereka."
Secara manthuq (tekstual), makna "pencuri" sangat terang dan jelas bagi setiap
orang. Namun, penerapan hukuman potong tangan menjadi samar ketika
dihadapkan pada kasus-kasus yang memiliki nama atau sifat khusus yang
berbeda dari pencurian pada umumnya, seperti al-tarar (pencopet), al-nabash
(pencuri kain kafan dari kuburan), dan koruptor.l” Hal ini memicu pertanyaan
tentang apakah kasus-kasus tersebut dapat dimasukkan ke dalam kategori

umum al-sarig dan dikenakan hukuman yang sama.

15 Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek Khafi,
Musykil, Mujmal, Mutasyabih).”

16 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-
Syar’iyyah.”

17 Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.”

Page 225



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

Perbandingan Metodologi Ushul Figh Ulama Salaf dan Khalaf

Secara bahasa, Salaf berarti "yang terdahulu," merujuk pada tiga generasi
pertama umat Islam yang dipuji oleh Nabi Muhammad saw.: Sahabat, Tabi'in,
dan Tabi'ut Tabi'in. Manhaj ulama Salaf dalam istinbat hukum dikenal dengan
kehati-hatian dan komitmennya yang kuat untuk berpegang pada nas (teks).
Mereka menempatkan akal di belakang al-Quran dan Hadis, yang berfungsi
sebagai saksi dan penjelas, bukan sebagai hakim yang dapat menentang teks.
Mereka menolak ta'wil atau interpretasi yang melampaui makna harfiah,
terutama pada masalah-masalah akidah, karena khawatir akan terjatuh pada
bid'ah (inovasi dalam agama). Qiyas (analogi) hanya digunakan sebagai pilihan
terakhir, dalam kondisi darurah (terpaksa), jika tidak ada nas dari al-Quran,
Hadis, atau fatwa Sahabat yang jelas. 18

Kemudian istilah Khalaf digunakan untuk merujuk pada ulama yang lahir
setelah abad ketiga Hijriah. Tradisi Khalaf tidak hanya berpegang pada teks,
tetapi juga mengembangkan kerangka istinbat yang lebih luas dan sistematis,
yaitu Magasid al-Shari'ah (tujuan-tujuan hukum syariah) dan maslahah
(kemaslahatan umat). Tokoh-tokoh seperti Imam al-Ghazali dan Imam al-Syatibi
menjadi perwakilan utama dari manhaj ini. Al-Ghazali, misalnya, berpendapat
bahwa maslahah adalah sesuatu yang selaras dengan magqasid al-shariah dan harus

didukung oleh nas.’® Al-Syatibi mengemukakan bahwa hukum-hukum Allah

18 Darwin Agung Septian Miolo dan Muhammad Arif, “ALIRAN KALAM SALAFIYAH: Studi
atas Perkembangan Pemikirannya,” Farabi 18, no. 1 (2021): 85-98,
https://doi.org/10.30603/jf.v18i1.2131.

19 Bustanul Arifin, “Kehujjahan Maslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan
Najm Al-Din Al-Tufi,” Al-Mawaddah: Jurnal Studi Islam dan Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsiyyah)
1, no. 1 (2024): 1222, https://doi.org/10.61181/al-mawaddah.v1i1.426.

226
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

disyariatkan untuk kemaslahatan hamba dan tidak ada satu hukum pun yang
tidak memiliki tujuan.20

Dalam studi Ushul Figh, perbedaan fundamental antara ulama Salaf dan
Khalaf tidak hanya terletak pada masalah akidah, tetapi juga pada pendekatan
metodologis mereka dalam menggali hukum. Perbedaan mendasar ini berpusat
pada hierarki antara naql (teks wahyu) dan 'agl (akal atau rasio). Manhaj Salaf,
yang dikenal dengan pendekatan tekstual, secara konsisten mendahulukan nagl
di atas 'agl, meyakini bahwa wahyu adalah sumber kebenaran mutlak. Oleh
karena itu, mereka cenderung berpegang pada makna zahir (lahiriah) dari lafaz
tanpa melakukan fa'wil (interpretasi rasional) atau tahrif (perubahan makna)
yang tidak memiliki dasar nas yang kuat. Mereka bahkan lebih memilih
menggunakan hadis da'if (lemah) daripada ra'y (akal murni) dalam menetapkan
hukum dan menganggap pandangan para Sahabat dan Tabi'in sebagai otoritas
tambahan yang valid karena kedekatan mereka dengan masa kenabian.?!

Sebaliknya, manhaj Khalaf mengambil pendekatan yang lebih rasional
dan kontekstual.?> Mereka berpendapat bahwa tujuan dan hikmah di balik nas,
atau yang dikenal sebagai Magqasid al-Shari'ah, harus dipahami untuk
menghasilkan hukum yang relevan dan bermanfaat bagi umat. Dalam
metodologi ini, 'agl berfungsi sebagai alat untuk menemukan ‘illat (alasan
hukum) yang mendasari suatu aturan. Mereka sangat terbuka terhadap
penggunaan giyas (analogi), istihsan (preferensi yurisprudensial), dan maslahah
(kemaslahatan umum) sebagai landasan hukum untuk menghadapi isu-isu baru
yang tidak ada dalam teks.?

Perbedaan mendasar ini pada dasarnya adalah perbedaan epistemologis;

di mana manhaj Salaf berorientasi pada penegasan makna literal teks, sementara

20 Suyitno, “Maghasid As-Syariah Dan Qishas: Pemikiran As-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafagat,” Muaddib 05, no. 01 (2015): 73-94.

21 Fahamsyah, “Ulama Salaf dan Khalaf.”

22 Fahamsyah.

23 Syafiul Umam et al., “Analisis kaidah ushul figh dalam menyikapi inovasi produk ekonomi
digital syariah,” Tijarotana: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Syariah 06, no. 01 (2025).

Page 227



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

manhaj Khalaf berorientasi pada realisasi tujuan hukum yang terkandung di
dalamnya. Perbedaan inilah yang menjadi kunci untuk memahami mengapa,
dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang sama-sama bersifat samar (khafi),
kedua manhaj ini dapat menghasilkan kesimpulan hukum yang serupa, berbeda,

atau bahkan berlawanan.

Manhaj Ulama Salaf dan Khalaf dalam Meresolusi Khaft Dilalah

Para ulama Salaf, dalam menghadapi ambiguitas lafazh al-sarig (pencuri),
berpegang teguh pada prinsip-prinsip yang telah mereka tetapkan, yaitu
kepatuhan pada makna harfiah (zahir nas). Pendekatan ini membuat mereka
cenderung memasukkan pencopet (al-tarar) ke dalam kategori al-sirig karena
esensi perbuatannya, yakni mengambil harta orang lain secara sembunyi-
sembunyi, sangat jelas dan sesuai dengan definisi pencurian. Sebaliknya, kasus
pencuri kain kafan (al-nabash) diperlakukan lebih konservatif. Sebagian ulama
Salaf menahan diri dari penerapan hukuman potong tangan (hadd) karena kain
kafan mungkin tidak dianggap sebagai harta benda dalam pengertian yang sama
dengan pencurian pada umumnya. Selain itu, tidak ada pihak yang dapat
menuntut hukuman hadd karena korban adalah mayit, padahal tuntutan dari
korban adalah salah satu syarat untuk diberlakukannya hukuman tersebut.
Meskipun mereka menganggap perbuatan ini berdosa, ketiadaan nas yang
eksplisit untuk kasus al-nabash menyebabkan mereka tidak memberlakukan
hukuman hadd.?*

Pendekatan yang konservatif ini juga terlihat jelas dalam menghadapi
tindak pidana korupsi. Kejahatan modern ini tidak memiliki istilah tunggal

dalam literatur klasik, namun esensi perbuatannya sering dikaitkan dengan

24 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-
Syar’iyyah.”
228
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

istilah seperti ghulul (penggelapan), risywah (suap), dan al-sariqgah (pencurian).?>
Bagi ulama Salaf, penerapan hukuman potong tangan pada koruptor akan
menghadapi tantangan serius.?¢ Definisi pencurian (al-sarigah) yang menjadi
dasar hukuman hadd sangat spesifik: mengambil harta secara sembunyi-
sembunyi dari tempat penyimpanannya (hirz). Karena korupsi umumnya
dilakukan oleh pejabat publik yang memiliki amanah dan akses terhadap harta
negara, bukan mencurinya secara sembunyi-sembunyi, perbuatan ini tidak
secara sempurna memenuhi syarat-syarat tekstual untuk hukuman potong
tangan.?”” Akibatnya, hukuman hadd tidak dapat diterapkan secara langsung,
dan mereka mengategorikan korupsi sebagai jarimah ta'zir, di mana
hukumannya diserahkan kepada penguasa untuk ditetapkan sesuai dengan
kadar kejahatannya.?

Berbeda dengan ulama Salaf, ulama Khalaf menyikapi ambiguitas lafaz al-
sariqg dengan menemukan ‘illat (alasan hukum) yang mendasari hukuman potong
tangan, yaitu hifz al-mal (menjaga harta benda) dan menegakkan ketertiban
sosial. Dengan pendekatan ini, mereka dapat memperluas penerapan hukuman
ke kasus-kasus yang secara tekstual tidak disebutkan, asalkan ‘illat-nya
terpenuhi. Oleh karena itu, bagi mereka dan mazhab-mazhab yang mengikuti
pendekatan ini seperti Malikiyah, Syafi'iyah, dan Hanabilah, pencopet dan
pencuri kain kafan termasuk dalam kategori pencuri karena keduanya
memenuhi ‘illat pencurian. Meskipun namanya berbeda, esensi perbuatannya

sama, sehingga hukuman potong tangan dapat diterapkan pada mereka.?

25 Ahmad Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam,” Jurnal
Tahgiqa : Jurnal limiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 1-15,
https://doi.org/10.61393/tahqiga.v18i1.205.

26 Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek Khafi,
Musykil, Mujmal, Mutasyabih).”

2 Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.”

28 Arini Indika Arifin, “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam,” Lex et
Societatis 3, no. 1 (2015): 72-82, https://doi.org/10.61393/tahqiga.v16i1.48.

29 Islamul Hagq, “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting Punishments in the Al-
Sariqah Crime Context,” Media Syari’ah : Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 26, no. 1
(2024): 18, https://doi.org/10.22373/jms.v26i1.22206.

Page 229



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

Dalam konteks korupsi, ulama Khalaf yang berorientasi pada magqasid al-
shari'ah akan menganalisisnya dari perspektif yang berbeda.?® Mereka akan
menganggap korupsi sebagai "pencurian besar" (sarigah kubra) karena
dampaknya yang masif dan merusak tatanan sosial, yang secara langsung
bertentangan dengan tujuan utama syariah.3! Meskipun demikian, mayoritas
ulama modern yang mengikuti pendekatan Khalaf juga sepakat bahwa hukuman
potong tangan tidak dapat diterapkan.

Hal ini bukan karena mereka mengabaikan Maqasid, melainkan karena
mereka menyadari bahwa hukuman hadd memiliki syarat-syarat khusus yang
tidak terpenuhi dalam tindak pidana korupsi. Korupsi lebih tepat dihukum
dengan ta'zir yang berat seperti penjara atau sanksi finansial karena hukuman
tersebut dapat disesuaikan untuk mencapai maqasid yang lebih luas, yaitu
mencegah kerusakan yang lebih besar (al-fasad) dalam masyarakat. Hukuman ini
didasarkan pada prinsip magasid al-shari'ah itu sendiri, khususnya hifz al-mal dan
hifz al-nafs yang bertujuan untuk menjaga kemaslahatan publik dan mencegah
kerugian sistemik.3?

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa
penelitian ini menunjukkan bagaimana perbedaan mendasar antara manhaj
ulama Salaf dan Khalaf dalam istinbat hukum secara kausal memengaruhi
penyelesaian kasus-kasus yang maknanya samar (Khafi Dilalah). Manhaj Salaf,
dengan prioritasnya pada makna harfiah (zhahir nas), cenderung lebih hati-hati

dan konservatif dalam memperluas penerapan suatu hukum, seperti yang

30 Miolo dan Arif, “ALIRAN KALAM SALAFIYAH: Studi atas Perkembangan Pemikirannya.”
31 Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.”
32 Arifin, “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.”

230
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

terlihat dalam kasus pencuri kain kafan (al-nabash) yang tidak dikenakan
hukuman hadd karena ketiadaan dalil eksplisit. Sebaliknya, manhaj Khalaf
menggunakan kerangka Magasid al-Shari'ah dan rasio ('agl) untuk menemukan
alasan hukum (“illat) di balik putusan, sehingga hukuman dapat diterapkan pada
kasus-kasus baru yang memenuhi tujuan syariah, seperti pada pencopet.

Temuan ini diperkuat dengan isu kontemporer korupsi, di mana para ahli
hukum sepakat bahwa meskipun korupsi memiliki unsur pencurian,
karakteristiknya yang unik menjadikannya tidak dapat dihukum dengan potong
tangan, melainkan dikategorikan sebagai jarimah ta'zir yang hukumannya
disesuaikan oleh penguasa untuk menjaga kemaslahatan publik, sejalan dengan
pendekatan Khalaf yang berorientasi pada tujuan hukum.

Penelitian ini mengisi kesenjangan dalam literatur dengan tidak hanya
mendeskripsikan definisi dan perbandingan umum, melainkan dengan
memberikan bukti empiris yang konkret melalui studi kasus. Untuk penelitian
selanjutnya, disarankan untuk menerapkan kerangka komparatif ini pada
kategori dilalah lainnya, seperti mujmal (umum) dan mutlaq (tidak terikat), guna
menguji konsistensi pola perbedaan metodologis. Selain itu, penting untuk
menganalisis bagaimana pemikiran Salaf dan Khalaf tentang Khafi Dilalah telah
memengaruhi ijtihad kontemporer dalam menghadapi isu-isu baru yang tidak

ada dalam nas klasik, seperti kejahatan siber atau pencurian data digital.

REFERENSI

Anggito, Albi, dan Johan Setiawan. Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV
Jejak, 2018.

Arifin, Arini Indika. “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana
Islam.” Lex et Societatis 3, no. 1 (2015): 72-82.
https://doi.org/10.61393 / tahqiqa.v16i1.48.

Arifin, Bustanul. “Kehujjahan Maslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-
Ghazali Dan Najm Al-Din Al-Tufi.” Al-Mawaddah: Jurnal Studi Islam dan
Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsiyyah) 1, no. 1 (2024): 12-22.
https:/ /doi.org/10.61181/al-mawaddah.v1i1.426.

Page 231



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.218-233

Fahamsyah, Fadlan. “Ulama Salaf dan Khalaf.” Jurnal Al-Fawa’id 11, no. 2 (2021):
27-48.

Fithrotin, Fithrotin. “Kaidah Fi Wadihi Dilalah Dalam Tafsir At Tabari.” Al
Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir 5, no. 1 (2022): 87-98.
https:/ /doi.org/10.58518/alfurqon.v5i1.984.

Hajar, Aprilita. “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR
(Analisis Aspek Khafi, Musykil, Mujmal, Mutasyabih).” Al Burhan: Jurnal
Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an 23, no. 01 (2023): 66-76.
https:/ /doi.org/10.53828 /alburhan.v23i01.1272.

Haq, Islamul. “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting
Punishments in the Al-Sarigah Crime Context.” Media Syari’ah: Wahana
Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 26, no. 1 (2024): 18.
https:/ /doi.org/10.22373 /jms.v26i1.22206.

Lindgren, Britt-Marie, Berit Lundman, dan Ulla H. Graneheim. “ Abstraction and
interpretation during the qualitative content analysis process.” International
Journal  of  Nursing  Studies 108  (Agustus  2020):  103632.
https:/ /doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2020.103632.

Miolo, Darwin Agung Septian, dan Muhammad Arif. “ALIRAN KALAM
SALAFIYAH: Studi atas Perkembangan Pemikirannya.” Farabi 18, no. 1
(2021): 85-98. https:/ /doi.org/10.30603 /jf.v18i1.2131.

Mubarrak, Zahrul. “Metode Istinbath Kaidah-Kaidah Lughawiyah Dalam Ushul
Figh  Zahrul”  Ameena  Journal 1, mno. 1 (2023): 70-88.
https:/ /ejournal.ymal.or.id /index.php/aij/article/ view /9.

Muthoifin, dan Mustika Utin Rochmawati. “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas)
Perspektif Al-Adillah Asy-Syar’iyyah.” Munas APPPTMA Malang, 2020,
222-25.

Nasri. “Dilalah Dalam Perspektif Hukum Islam : Analisis Deskriptif Klasifikasi
Dilalah Sebagai Penunjukan Atas Hukum Dalam Islam.” Bintang: Jurnal
Pendidikan dan Sains 2, no. 2 (2020): 168-79.
https:/ /ejournal.stitpn.ac.id /index.php/bintang.

Rasyid, Abd. “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.”
Jurnal Cerdas Hukum 3, no. 1 (2024): 126-36.
https:/ /doi.org/10.22515/alahkam.v2i2.1066.

232
DOI: https: //doi.org/10.35964/ab.v3i1



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khafi Dilalah..)

Suyitno. “Maghasid As-Syariah Dan Qishas: Pemikiran As-Syatibi Dalam Kitab
Al-Muwafaqat.” Muaddib 05, no. 01 (2015): 73-94.

Syarbaini, Ahmad. “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana
Islam.” Jurnal Tahgiqa : Jurnal Ilmiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024):
1-15. https:/ /doi.org/10.61393 / tahqiqa.v18i1.205.

Umam, Syafiul, Kevin Maulana, Nur Laily Hidayati, dan Zakiyyah Ilma Ahmad.
“Analisis kaidah ushul figh dalam menyikapi inovasi produk ekonomi
digital syariah.” Tijarotana: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Syariah 06, no. 01 (2025).

Yuli Edi Z, M. Khai Hanif, Pathur Rahman, dan Zulkipli Jemain. “Penerapan
Kaidah Ushul Figih dalam Menafsirkan Teks Al-Qur’an.” Jurnal Kajian
Pendidikan Islam 3, no. 1 (2024): 72-93.
https:/ /doi.org/10.58561/jkpi.v3il.111.

Page 233



