Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

Analisis Perbandingan Mazhab Syafi'i dan Hanbali Terhadap
Hukum Wudlu dengan Air Musta’'mal

Ahmad Khoirus Sya’bani
Universitas Islam Negeri Salatiga
ahmad.syabani456@gmail.com

Nayla Izzatul Ulya
Universitas Islam Negeri Salatiga
izzanavla96@gmail.com

Fiki Navilata Khusna
Universitas Islam Negeri Salatiga
navilatafiki@gmail.com

Siyono
Universitas Islam Negeri Salatiga
siyono347@gmail.com

Abstract

This study examines the differences between the Shafi'i and Hanbali schools of
thought regarding the law on the use of musta'mal water in wudu, which is an
important issue in the practice of thaharah amid water scarcity and developments
in water treatment technology. The purpose of this study is to analyze the
differences and similarities in the arquments of the two schools of thought and
their legal implications for the validity of wudu. This study uses a qualitative
approach with a library research method, with data sources in the form of classical
figh books and relevant scientific journal articles. Data analysis techniques were
carried out through content analysis to examine the patterns of arqumentation,
the basis of istinbath law, and the methodology of determining the law of each
school of thought. The results show that the Shafi'i school of thought views
musta'mal water as pure but not purifying, so it is not valid for use in wudu,
while the Hanbali school of thought argues that musta'mal water can still be used
as long as it has not undergone any physical changes and has not been mixed with
impurities. This difference reflects a difference in methodological approaches,
whereby the Shafi'i school of thought emphasizes the principle of caution, while
the Hanbali school of thought emphasizes the empirical condition of water. This
study is expected to serve as a reference in the development of comparative figh
studies and provide practical understanding for the community.


mailto:ahmad.syabani456@gmail.com
mailto:izzanayla96@gmail.com
mailto:navilatafiki@gmail.com
mailto:navilatafiki@gmail.com

Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

Keywords: Used water, Ablution, Comparative Jurisprudence

Abstrak

Penelitian ini mengkaji perbedaan pandangan Mazhab Syafi’i dan Mazhab
Hanbali terhadap hukum penggunaan air musta’mal dalam wudlu, yang menjadi
isu penting dalam praktik thaharah di tengah keterbatasan air dan perkembangan
teknologi pengolahan air. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis
perbedaan dan persamaan argumentasi kedua mazhab serta implikasi hukumnya
terhadap keabsahan wudhu. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kepustakaan (library research), dengan sumber data berupa
kitab fikih klasik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan. Teknik analisis data
dilakukan melalui content analysis untuk mengkaji pola argqumentasi, dasar
istinbath hukum, dan metodologi penetapan hukum masing-masing mazhab.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mazhab Syafi’i memandang air musta’mal
sebagai air yang suci tetapi tidak menyucikan sehingga tidak sah digunakan
kembali untuk wudlu, sedangkan Mazhab Hanbali berpendapat bahwa air
musta’mal tetap dapat digunakan selama tidak mengalami perubahan pada sifat
fisiknya dan tidak tercampur najis. Perbedaan ini mencerminkan perbedaan
pendekatan metodologis, di mana Mazhab Syafi’i lebih mengedepankan prinsip
kehati-hatian, sementara Mazhab Hanbali lebih menekankan pada kondisi empiris
air. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pengembangan
kajian fikih komparatif dan memberikan pemahaman praktis bagi masyarakat.
Kata Kunci: Air musta’mal, wudlu, fikih Perbandingan

PENDAHULUAN
Hukum Wudlu merupakan salah satu aspek penting dalam ibadah bagi

umat Islam, dimana wudlu berfungsi sebagai cara untuk menyucikan diri
sebelum melaksakan shalat dan ibadah lainnya. Berdasarkan ajaran Al-Qur’an
dan Hadis, wudlu memiliki rukun dan syarat tertentu yang harus dipatuhi, serta
potensi perdebatan dalam aplikasinya di kalangan berbagai mazhab fikih.
Dikalangan sunni, terdapat empat mazhab utama yaitu Syafi'l, Hanafi, Maliki
dan Hanbali, yang masing-masing memiliki pendekatan tersendiri dalam
memahami hukum wudlu!. Penelitian ini menegaskan bahwa setiap mazhab

memiliki metode istinbath hukum yang berbeda, sehingga menghasilkan variasi

lWidiastuti Widiastuti et al., “Multimedia Learning for Wudhu and Sholat Procedures Android
Based At Tk Pertiwi 01 Serang,” Jurnal Techno Nusa Mandiri 17, no. 1 (2020): 63—-70.

Page 159



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

pemahaman terhadap praktik wudlu, khususnya ketika menghadapi persoalan

fighiyah kontemporer.

Analisis perbandingan antara mazhab Syafi’i dan Hanbali sangat relevan
mengingat keduanya merupakan salah satu dari empat mazhab yang diakui
dalam fikih Islam. Perbedaan dan persamaan dalam rincian hukum wudlu
dengan air musta’'mal (air bekai pakai) menjadi fokus utama kajian ini. Dalam
konteks ini, air musta’mal mengacu pada air yang telah digunakan untuk wudlu
sebelumnya dan sejauh mana kedua mazhab ini mengizinkan atau melarang
penggunanya dalam wudlu selanjutnya. Sebagai contoh, dalam mazhab Syafi’i,
air musta’mal dianggap tidak sah dan tidak boleh digunakan kembali untuk
wudlu?. Sedangkan mazhab Hanbali memperbolehkan penggunaan air
musta’mal asalkan masih memenuhi syarat kesucian3. Dengan kata lain,
perbedaan ini buka hanya soal hukum formal, tetapi juga menunjukkan
bagaimana interpretasi teks dan prinsip figh dapat menyesuaikan atau

membatasi praktik ibadah dalam konteks nyata.

Perbedaan mengenai penggunaan air musta'mal tentunya dapat
dihubungkan dengan perspektif yang lebih luas mengenai ushul fikih, yaitu
kaidah dan metodologi dalam menentukan hukum Islam. Medan ushul fikih
menyiratkan bahwa penafsiran Al-Qur’an dan Hadis harus bertanggung jawab
untuk menghadirkan pemahaman yang adaptif bagi konteks masa kini,

termasuk dalam praktik wudlu yang relvan*. Kedua mazhab ini mengedepankan

2

2Sutrisno Sutrisno, “Istidlal Batalnya Wudlu (Perspektif Imam Hanafi dan Imam Syafi’i),
YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 12, no. 2 (2021): 275.

SFadhlan Akbar, Chamdar Nur, dan M. Fadil Azhabul Izza, “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat
Jenazah di Area Pemakaman dalam Perspektif Fikih Ibadah,” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa
Arab 3, no. 6 (2024): 1014-36.

“Acep Ihsan Rohmatullah dan Faishal Al-Ghifari, “Eksistensi Corak Tafsir Hukmi dalam
Penafsiran Al-Quran,” Jurnal Iman dan Spiritualitas 3, no. 4 (2023): 615-22.

160
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

otoritas teks agama dan alasan akal dalam memberikan keputusan hukum,
namun perbedaan dalam interpretasi dan aplikasi tetap dapat ditemukan®. Hal
ini menunjukkan bahwa perbedaan antara Syafi'i dan Hanbali tidak semata-mata
kontradiktif, tetapi juga mencerminkan fleksibilitas ijtihad dan adaptasi hukum

terhadap kondisi sosial dan kebutuhan umat.

Selain itu, kajian ini juga perlu melihat dinamika kontemporer terhadap
hukum wudlu di masyarakat Muslim yang beragam, termasuk pengaruh budaya
lokal dan tantangan yang dihadapi oleh umat dalam menjalankan ibadah dengan
benar. Dalam konteks ini, pemahaman wudlu yang baik dan benar menjadi
keharusan, terutama bagi generasi muda yang sedang mendalami ajaran Islam®.
Oleh karena itu, analisis perbandingan ini tidak hanya akan memperkaya
wawasan intelektual tentang hukum wudlu, tetapi juga berkontribusi pada

pemahaman praktis yang relevan bagi kehidupan sehari-hari umat Islam.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
gambaran komprehensif mengenai kedudukan dan perbedaan hukum wudlu
dengan air musta’'mal dalam perspektif dua mazhab besar, yaitu Syafi'i dan
Hanbali, serta dampaknya dalam praktik ibadah umat Islam ini. Melalui
pendekatan analisis yang sistematik dan berbasis sumber, diharapkan penulis
dapat menyoroti pandangan yang berbeda serta unsur-unsur sintesis yang dapat
menjadi pegangan bagi umat Islam dalam menjalankan kewajiban ibadah
mereka dengan tepat dan sesuai syariah
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library

research untuk mengkaji perbedaan pandangan mazhab Syafi'i dan Hanbali

*Muhammad Sholihin, Nurus Shalihin, dan Apria Putra, “Paper Money in Sheikh Ahmad Khatib
Al-Minangkabawi’s thought: a comparative and critical commentary,” Islamic Economic Studies 29, no. 1
(2021): 67-83.

®Sri Mulianah, “Assessment Guidance of Wudhu at Elementary School Students A Study in
Elementary school Pesanggrahan 10 Pesanggrahan Sub District South Jakarta,” JISAE: Journal of
Indonesian Student Assessment and Evaluation 9, no. 2 (2023): 180-87.

Page 161



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

terkait penggunaan air musta’'mal dalam wudlu. Pendekatan ini dipilih karena
penelitian berfokus pada litertur tertulis, terutama artikel jurnal, buku ilmiah,
dan karya akademik yang mendeskripsikan hukum thaharah serta
perbandingan mazhab. Seluruh sumber dikumpulkan melalui proses identifikasi
literatur yang relevan, kemudian dibaca secara kritis untuk menemukan konsep-
konsep utama seperti definisi air musta’'mal, syarat kesucian air, dan dasar

argumentasi figh kedua mazhab.

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan content analysis, yaitu
proses penafsiran isi teks secara sistematis untuk menemukan pola pemikiran,
metode istinbath, serta dasar hukum yang digunakan oleh masing-masing
mazhab. Analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan agar menghasilkan pemahaman komparatif yang
terstruktur dan dapat di pertanggungjawabkan. Penggunaan content analysis
dianggap tepat karena mampu menggali makna dan struktur argumentatif dari

data kepustakaan secara mendalam’.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep dan Status Air Musta’mal dalam Fikih

Dalam fikih thaharah, air musta’'mal didefinisikan sebagai air yang telah
digunakan untuk mengangkat hadas, seperti wudlu dan mandi wajib, dan
kemudian terlepas dari anggota tubuh. Para ulama mendefinisikan air
musta’'mal sebagai air yang telah keluar dari sifat “air mutlak” karena dipakai
dalam ibadah bersuci, sehingga statusnya berubah meskipun tetap tergolong

suci. Definisi ini ditegaskan dalam penelitian fikih yang dipublikasikan Qiblah:

’Sri Wahyuni, “Content Analysis sebagai Metode Penelitian Kualitatif dalam Kajian IImu Sosial
dan Keagamaan,” Jurnal Komunika 13, no. 1 (2019)

162
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, yang menjelaskan bahwa air musta’mal adalah
air yang suci pada zatnya, tetapi tidak dapat dipakai lagi untuk menghilangkan
hadas menurut mayoritas ulama8. Dengan demikian, konsep air musta’mal
menjadi landasan penting dalam memahami batasan-batasan kesucian air,
sekaligus menentukan keabsahan tindakan bersuci yang menjadi syarat sahnya

ibadah dalam Islam.

Secara umum air diklasifikasikan menjadi beberapa kategori, yaitu: air
mutlak (air suci dan dapat menyucikan), air musta’mal (air suci tetapi tidak
menyucikan), air mutanajis (air yang terjena najis), dan air muqayyad (air terikat
dengan sesuatu, seperti air bunga atau air kelapa). Klasifikasi ini berfungsi
menentukan kesahihan thaharah. Air musta’mal menempati kategori khusus
karena ia masih dianggap suci, namun tidak dapat digunakan mengangkat
hadas. Hal ini disebabkan oleh hilangnya sifat “kemutlakan” air setelah
digunakan dalam ritual ibadah, sehingga para ulama memandang bahwa ia
tidak lagi memenuhi standar kesucian yang memadai untuk proses thaharah

berikutnya.

Air dapat berubah status ketika berubah sifat fisiknya, yaitu warna, rasa,
atau bau. Jika salah satu sifat air berubah karena bercampur dengan najis, air
menjadi mutanajis dan tidak dapat digunakan untuk bersuci. Namun, apabila
perubahan terjadi karena faktor yang suci misalnya daun, tanah, atau endapan
alami, maka air tetap dikategorikan sebagai suci dan menyucikan selama tidak
merusak “kemutlakan” air. Kajian modern juga memperkuat konsep ini,
terutama penelitian yang berjudul “Use of Purified or Treated Water in the Light of
Islamic Jurisprudence”, yang menyimpulkan bahwa air hasil pemurnian modern

dapat kembali suci dan menyucikan apabila sifat dasarnya telah kembali seperti

8Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, dan Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair
untuk Bersuci yang Telah Diolah dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i dan Mazhab Hanbali,” AL-QIBLAH:
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 4, no. 1 (2025): 22-33.

Page 163



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

air mutlak®. Hal ini menunjukkan bahwa fleksibilitas hukum air dalam fikih
sangat relevan dengan perkembangan teknologi, selama prinsip dasar

perubahan sifat air tetap menjadi acuan utama.

Dalam praktik ibadah sehari-hari, air musta’'mal tidak dapat digunakan
untuk wudlu, mandi wajib, atau menyucikan najis, sesuai pendapat mayoritas
ulama dari mazhab Syafi'i, Malikiyah, dan Hanabilah. Meskipun demikian, air
musta’mal tetap suci sehingga dapat dipakai untuk aktivitas lain seperti mencuci
benda suci, memasak, atau menyiram tanaman. Namun dalam konteks
kontemporer, sejumlah penelitian mengkaji kemungkinan memanfaatkan
kembali air wudlu melalui teknologi penyaringan. Air musta’mal dapat
dimurnikan kembali sehingga memenuhi standar syariat dan layak dipakai

kembali di Masjid'®.
Pandangan Mazhab Syafi'i terhadap Penggunaan Air Musta'mal

Imam Syafi'i menerangkan bahwa istilah musta’mal berasal dari kata
ista'mala-yusta’milu yang bermakna “menggunakan”. Karena itu, air musta’'mal
dipahami sebagai air yang telah dipakai untuk keperluan thaharah, seperti
berwudlu atau mandi janabah. Sementara itu, air yang tersisa dari mandi biasa
selama bukan mandi janabah tetap tergolong sebagai air mutlak yang memiliki
sifat suci serta mensucikan. Air semacam ini tidak digolongkan sebagai air

musta’mal karena tidak dipakai dalam proses wudhu ataupun mandi janabah.

“Islamic Jurisprudence, “Use of Purified or Treated Water in the Light of Islamic Jurisprudence
Lo Lalila Lallas 55 15 LaleDlas iy (256 Dldia 13W3ley Usse of Purified or Treated Water in the Light of Islamic
Jurisprudence,” 2024.
®Wan Ainaa Mardhiah Wan Zahari et al., “Recycling Ablution Water (Wudu’) Using Membrane
Water Treatment: A Study from Figh Halal Perspective,” Juris: Jurnal Iimiah Syariah 21, no. 2 (2022):
173-82.
164

DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

Dalam kitabnya al-Umm, imam Syafi'i menjelaskan bahwa “jika posisi air itu
yang di dalamnya ada bangkai lebih sedikit dari lima girbah (dua kulah) maka
ia menjadi najis. Jika air itu lebih banyak dari lima girbah (dua kulah) maka ia
tidak menjadi najis kecuali apabila berubah rasa, atau warna, atau baunya”. Air
musta’'mal menurut mazhab Syafi'i dalam kitab Asy-syairazy, Al Muhadzdzab
adalah “Air yang sedikit dan digunakan untuk berthaharah fardhu demi
mengangkat hadats atau menghilangkan najis”11.

Menurut imam Syafi’i, air musta’mal yang telah dipakai untuk berwudlu
atau mandi janabah memiliki ketentuan khusus. Apabila jumlahnya kurang dari
dua kulah, maka penggunaan air tersebut untuk wudhu tidak dianggap sah.
Namun jika volumenya mencapai dua kulah atau lebih, maka air itu boleh
dipakai kembali untuk berwudhu. Para ulama dalam mazhab Syafii juga
menjelaskan bahwa apabila air musta’'mal itu ditambah hingga volumenya
mencapai dua kulah atau lebih, maka statusnya kembali menjadi suci dan dapat
mensucikan. Hal yang sama berlaku pada kasus memasukkan tangan ke dalam
bejana sebelum dibasuh, tindakan tersebut dapat mempengaruhi kesucian air
apabila terdapat najis pada tangan dan volume air dalam bejana tidak mencapai
dua kulah!2.

Hilangnya Kemutlakan Air dalam Mazhab Syafi’i yaitu:
1. Hilangnya Kemutlakan Air karena Bercampur dengan Zat Suci
Salah satu sebab utama hilangnya kemutlakan air adalah
bercampurnya air dengan benda suci yang memengaruhi sifat dasarnya. Air
pada dasarnya bersifat mutlak selama tidak berubah warna, rasa, atau baunya

secara signifikan’3. Namun, ketika benda suci seperti daun teh, kopi, rempah,

"Desri Yandri, “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi * I Hukum,” Jurnal Reflektika 12, no. 110
(2019): 23.

12Sepmin Alfurqan, Rustam Efendi, and Ridwan Ridwan, “Batasan Kadar Dua Kulah Sebagai
Standar Kesucian Air Menurut Imam Syafii Dan Ibnu Taimiyah,” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan
Bahasa Arab 2, no. 5 (2023): 513-37.

BKitab Fikih and Ulama Banjar, “Kitab Fikih Ulama Banjar Kesinambungan Dan Perubahan
Kajian Konsep Fikih Lingkungan” 15 (n.d.).

Page 165



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

atau bunga mawar yang diperas masuk ke dalam air dalam kadar yang
dominan, identitas air berubah dan tidak lagi disebut air mutlaq. Perubahan
ini tampak dari perubahan nama dan sifat misalnya menjadi “air teh” atau “air
kopi” yang menandakan bahwa zat suci tersebut telah menguasai karakter air.
Meskipun benda yang mencampurinya suci, perubahan yang dominan
menyebabkan air tidak boleh lagi digunakan untuk wudhu atau mandi
janabah.
2. Hilangnya Kemutlakan Air karena Bercampur dengan Najis

Hilangnya kemutlakan air dalam mazhab Syafi’i terjadi ketika air
terkena najis, baik dalam jumlah sedikit maupun besar. Dalam fikih Syafi’i, air
yang kurang dari dua kulah akan langsung berubah status menjadi najis
apabila terkena najis, sekalipun tidak terjadi perubahan pada sifat fisiknya.
Ketentuan ini menunjukkan perhatian mazhab dalam menjaga kebersihan dan
kesucian air secara ketat. Sementara itu, air yang mencapai dua kulah atau
lebih mendapatkan toleransi lebih besar, yaitu tetap dianggap suci dan mutlak
selama tidak terjadi perubahan pada warna, rasa, atau baunya’4.

3. Hilangnya Kemutlakan Air karena Menjadi Air Musta‘mal

Air juga kehilangan kemutlakannya ketika ia berstatus sebagai air
musta’mal, yaitu air yang telah digunakan untuk mengangkat hadas dalam
wudhu atau mandi janabah'®>. Dalam mazhab Syafi’i, air musta’mal dianggap

suci tetapi tidak dapat digunakan kembali untuk bersuci, karena telah

14Ronny Mahmuddin, “Keabsahan Penggunaan Campuran Air Dan Cairan Antiseptik Perspektif
Fikih Taharah ( Studi Komparatif Mazhab Hanafi Dan Syafii ) The Validity of Using a Mixture of Water
and Antiseptic Liquid from a Taharah Figh Perspective ( Comparative Study of the Hanafi and Syafii
Schools no. 1 (2024): 77-114.

BUniversitas Nahdlatul And Wathan Mataram, “Air Mensucikan dan Menajiskan pada Naskah
Mugaddimah Imam Bafadal Al-Hadramy Karya Al- Haitami (Tinjauan Filologi) Muhammad Dedad
Bisaraguna Akastangga” 2, no. 1 (2020).

166
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

menjalankan fungsi ibadah yang bersifat pengangkat hadas. Air yang menetes
dari anggota tubuh saat wudhu atau yang mengalir dari tubuh saat mandi
janabah tidak lagi memenuhi syarat sebagai air mutlak. Meskipun demikian,
sebagian ulama Syafi'iyyah berpandangan bahwa apabila air musta’'mal
terkumpul hingga mencapai volume dua kulah, maka ia kembali menjadi suci
dan mensucikan karena faktor pengaruh perubahan dianggap hilang ketika
jumlah air menjadi dominan. Namun, pendapat yang lebih kuat tetap
menempatkannya sebagai air suci yang tidak dapat digunakan untuk
mengangkat hadas.

Air Musta’mal menurut imam Syafi’i terbagi menjadi 2:

1. Air Musta’mal untuk Menghilangkan Hadas
Air yang dipakai untuk mengangkat hadas dinilai sebagai air yang suci
namun tidak memiliki kemampuan untuk menyucikan kembali. Hal ini
karena air tersebut pada mulanya merupakan air suci dan hanya bersentuhan
dengan anggota tubuh yang juga suci. Dengan demikian, kedudukannya tetap
suci, tetapi tidak dapat dipergunakan ulang dalam proses bersuci.

2. Air Musta’mal untuk Menghilangkan Najis
Air yang dipakai untuk membersihkan najis memiliki ketentuan tertentu yang
bergantung pada kondisi air tersebut. Apabila setelah terpisah dari tempat
yang dibersihkan air itu mengalami perubahan pada salah satu sifatnya baik
bau, rasa, maupun warna maka air tersebut dihukumi najis. Namun, apabila
tidak terjadi perubahan sifat sama sekali, terdapat tiga pandangan ulama
mengenai statusnya. Pertama, menurut Abu Abbas dan Abu Ishaq, air
tersebut tetap dianggap suci. Kedua, Abu al-Qasim al-Anmathi berpendapat
bahwa air itu berstatus najis. Ketiga, Abu Abbas bin al-Qoosh menegaskan

bahwa air tersebut tetap suci apabila terpisah dari tempat yang sudah suci,

Page 167



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

tetapi apabila keluar dari tempat yang masih terkena najis, maka air itu

dihukumi najis’®.

Menurut imam Syafi'i, wudhu yang dilakukan menggunakan air
musta’'mal adalah tidak sah, karena air tersebut telah kehilangan sifat
menyucikan meskipun tetap suci zatnya. Air musta’mal didefinisikan sebagai air
yang telah digunakan untuk mengangkat hadas, baik hadas kecil maupun besar,
sehingga tidak lagi memenuhi syarat sebagai air yang dapat menyucikan.
Konsekuensi fikihnya adalah seseorang yang berwudlu dengan air musta’'mal
dianggap masih berada dalam keadaan berhadas, sehingga tidak diperbolehkan
melaksanakan ibadah yang membutuhkan kesucian seperti salat atau thawaf.
Jika ia tetap melaksanakan ibadah tersebut, maka hukumnya tidak sah dan wajib
diulang setelah berwudhu menggunakan air mutlak. Imam Syafi’i menegaskan
bahwa syarat keabsahan wudlu adalah penggunaan air yang mutlak!”.
Pandangan Mazhab Hanbali terhadap Penggunaan Air Musta'mal

Dalam pandangan madzhab hanbali, thaharah diartikan sebagai
hilangnya najis atau hadats dari tubuh seseorang. Artinya, thaharah
menghilangkan penghalanag untuk melaksanakan ibadah seperti shalat,
membaca Al-Qur’an, dan ibadah lainnya. Secara umum, thaharah dapat
dipahami sebagai upaya bersuci dari kotoran, baik berupa hadats maupun najis
yang dapat menghalangi pelaksanaan ibadah. Meskipun konsep dasar thaharah

dipahami secara umum oleh para ulama, terdapat perbedaan pendapat di antara

18T A. Kartini, “Hukum Menggunakan Air Musta’mal Untuk Bersuci Menurut Imam Sarakhsi Al
Hanafi Dan Imam Nawawi Asy Syafi’i,” 2025.
"Muhammad Ikhsan and Muhammad Shiddiq Abdillah, “AL-FIKRAH :” 1, no. 1 (2024): 158
80.
168

DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

para imam madzhab terkait rukun wudlu. Namun demikian, madzhab maliki
memiliki kesamaan pandangan dengan madzhab hanbali dalam hal ini’8.

Jika dikaji lebih mendalam, konsep bersuci dalam islam memiliki nilai
yang lebih luas dari sekadar membersihkan hadats atau najis. Thaharah tidak
hanya fokus pada kesucian fisik, tetapi juga mneyentuh dimensi spiritual yang
lebih dalam. Definisi yang lebih komprehensif menyatakan bahwa thaharah
adalah proses membersihkan dan mensterilkan diri dari segala bentuk kotoran,
baik yang bersifat fisik seperti najis, maupun yang bersifat non-fisik seperti dosa
dan penyakit hati . Konsep ini diperkuat dengan klasifikasi air yang digunakan
untuk bersuci, yaitu maa’an thahura (air suci dan mensucikan). Istilah ini
menunjukkan bahwa air tesebut tidak hanya suci untuk dirinya sendiri, tetapi
juga memiliki kemmapuan untuk mensucikan sesuatu yang lain®. Air jenis ini
disebut juga dengan air mutlak atau thahir muthahir (suci dan mensucikan), yaitu
air yang masih dalam keadaan asli atau murni dan belum tercampur dengan
benda lain, baik yang suci maupun najis. Contohnya adalah air hujan dan air
laut.

Para ulama menetapkan batasan antara air musta’'mal (air yang sudah
digunakan untuk bersuci) dan air ghairu musta’'mal (air yang belum digunakan)
berdasarkan volume air. Penetapan batas maksimal volume ini bertujuan untuk
menentukan apakah air tersebut dapat dikategorikan sebagai air musta’mal atau
tidak 20.

Dalam pandangan madzhab Hanbali, air musta’mal masih tergolong air
suci apabila:

1. Tidak terjadi perubahan pada tiga sifat dasarnya, yaitu bau, rasa, dan warna
Kesucian air dalam mazhab Hanbali ditentukan oleh sifat-sifat fisiknya. Jika

bau, rasa, dan warna air musta'mal tidak mengalami perubahan, maka air

8lyatul Badriyyah, Ashif Az Zafi, and Iain Kudus, “Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-limu Sosial Dan
Keislaman Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar,” | Issn Cetak 5, no. 1 (2020): 65-79.

Intan Sarah and Ine Nirmala, “Konsep Thaharah Dalam Penerapan Toilet,” n.d., 17-33.

20y andri, “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi > I Hukum.”

Page 169



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

tersebut masih tergolong suci. Perubahan pada sifat fisik menunjukkan bahwa
air telah terkontaminasi oleh zat tertentu yang mengubah karakteristik
aslinya, sehingga tidak lagi memenubhi kriteria air suci menurut syariat.
Ulama mazhab Hanbali seperti al-Mardawi dalam kitab al-Inshaf dan Ibn
Qudamah dalam al-Mughni menegaskan bahwa perubahan pada salah satu
dari ketiga sifat air meskipun perubahannya kecil secara otomatis mengubah
status air dari suci menjadi mutanajjis (air yang terkena najis). Air yang
berstatus mutanajis tidak diperbolehkan untuk digunakan dalam keperluan
ibadah apa pun. Dengan demikian, syarat "tidak berubah sifat" menjadi
ketentuan mutlak dalam menentukan kesucian air musta'mal menurut imam
Hanbali.
2. Tidak bercampur dengan benda najis

Selain memperhatikan sifat fisik air, mazhab Hanbali juga menegaskan bahwa
air musta'mal hanya dapat mempertahankan kesuciannya jika tidak
bersentuhan dengan najis. Apabila najis meskipun dalam jumlah sedikit jatuh
atau tercampur ke dalam air musta'mal, maka statusnya berubah menjadi air
mutanajis. Dalam hal ini, ulama Hanabilah membuat perbedaan yang tegas
antara air musta'mal dan air mutanajis. Air musta'mal tetap dianggap suci
secara hukum karena penggunaannya dalam ibadah tidak menghilangkan
kesuciannya. Sebaliknya, air mutanajis adalah air yang telah terkontaminasi
najis, sehingga kehilangan kedua sifatnya yaitu suci dan menyucikan.
Penekanan ini menunjukkan bahwa menurut pandangan Hanbali,
penggunaan air untuk wudlu tidak menjadikan air itu najis. Yang
menentukan perubahan hukum air justru adalah kontaminasi dari najis

eksternal yang masuk ke dalamnya.

170
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

3. Volume air tidak memengaruhi kesuciannya

Berbeda dengan mazhab Syafii yang menggunakan ukuran "dua qullah"
sebagai standar air yang tidak mudah berubah hukumnya ketika terkena najis,
mazhab Hanbali tidak menetapkan batasan volume dalam menentukan
kesucian air musta'mal. Menurut Imam Hanbali, air dalam jumlah sedikit
maupun banyak memiliki hukum yang sama, selama tidak mengalami
perubahan sifat dan tidak terkontaminasi najis. Dengan kata lain, air
musta'mal bahkan dalam jumlah sedikit tetap dihukumi suci jika tidak
tercemar. Pendekatan ini menunjukkan bahwa mazhab Hanbali lebih
mengutamakan kondisi fisik dan kemurnian substansi air dibandingkan
volume atau ukurannya. Konsep ini juga mencerminkan konsistensi prinsip
Hanbali bahwa air pada dasarnya berstatus suci, kecuali terdapat indikator
kuat seperti perubahan sifat atau kontaminasi najis yang membatalkan
kesuciannya. Oleh karena itu, volume air tidak menjadi syarat tambahan
dalam menentukan status kesucian air musta'mal?!.

Dalam mazhab Hanbali, penggunaan air musta'mal memiliki konsekuensi
hukum yang tegas terhadap keabsahan wudlu. Ulama Hanabilah menetapkan
bahwa air musta'mal berstatus suci tetapi tidak dapat menyucikan, sehingga
tidak boleh digunakan untuk menghilangkan hadats. Seseorang yang berwudhu
dengan air musta'mal dianggap wudlunya tidak sah karena air tersebut telah
kehilangan sifat mutahhir (menyucikan) meskipun masih tergolong suci.

Secara hukum, orang yang menggunakan air musta'mal untuk wudlu
masih dianggap dalam keadaan berhadats dan belum memenuhi syarat thaharah
yang diperlukan untuk ibadah seperti salat. Bahkan jika air musta'mal tersebut
dalam jumlah banyak, jernih, tidak mengalami perubahan sifat, dan tidak
bercampur dengan najis, ulama Hanabilah tetap menegaskan bahwa air itu tidak

boleh digunakan kembali untuk bersuci dari hadats.

2L Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair
Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i Dan Mazhab Hanbali.”

Page 171



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

Ketidaktahuan seseorang tentang hukum ini tidak mengubah status
keabsahan wudhunya. Wudlu yang dilakukan dengan air musta'mal tetap
dianggap batal dan wajib diulangi menggunakan air yang suci dan menyucikan.
Namun demikian, air musta'mal masih dapat dimanfaatkan untuk keperluan
lain yang tidak terkait dengan penghilangan hadats, seperti untuk
membersihkan najis atau mencuci benda, karena sifat sucinya masih terjaga.

Pembedaan antara konsep "suci" dan "menyucikan" dalam mazhab
Hanbali inilah yang menjadi landasan penetapan bahwa wudlu dengan air
musta'mal tidak dapat menggugurkan kewajiban thaharah. Akibatnya, seluruh
ibadah yang mensyaratkan kesucian dari hadats dianggap tidak sah jika
dilakukan setelah wudlu yang tidak valid tersebut?2.

Perbedaan Teologis dan Metodologis antara Mazhab Syafi'i dan Hanbali

Perbedaan antara Mazhab Syafi'i dan Mazhab Hanbali mengenai air
musta’mal menunjukkan adanya perbedaan fundamental dalam cara kedua
mazhab memahami hakikat kesucian air serta mekanisme thaharah. Mazhab
Syafi‘i pada dasarnya menempatkan air musta’'mal sebagai air suci tetapi tidak
menyucikan karena telah hilang sifat kemutlakannya setelah digunakan
mengangkat hadas. Pendekatan ini didasari oleh sikap ihtiyat (kehati-hatian),
sehingga air yang telah digunakan dalam ibadah tidak kembali dianggap sebagai
alat menyucikan. Penelitian fikih kontemporer juga menunjukkan bahwa
pandangan Syafi‘i konsisten dengan penekanan pada kesempurnaan ritual dan
pembatasan ketat antara air mutlak dan air musta’'mal?. Dengan demikian,

posisi Mazhab Syafi'i memberikan batasan tegas dalam menjaga kemurnian

22Saifullah Bin Anshor et al., “Menyentuh Mushaf Tanpa Wudu Dalam Perspektif Mazhab Syafi’1
Dan Hanbali,” BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2, no. 2 (2021): 221-31.
Zkhsan and Abdillah, “AL-FIKRAH :”

172
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

sarana thaharah, sekaligus menegaskan pentingnya kehati-hatian dalam
menjaga validitas ibadah.

Sementara itu, Mazhab Hanbali memiliki pendekatan yang lebih fleksibel.
Dalam perspektif Hanbali, air musta’'mal tetap dapat digunakan untuk
menghilangkan hadas selama sifat fisiknya tidak berubah dan tidak tercampur
najis. Pendekatan ini menunjukkan penekanan pada hakikat materi (ma’qul al-
ma’'nd), yaitu bahwa sesuatu tidak berubah hukumnya kecuali ada perubahan
sifat yang nyata. Penelitian komparatif modern mengonfirmasi bahwa ulama
Hanbali mengutamakan dalil tekstual dan rasionalitas fisik air dalam
menetapkan statusnya?. Oleh karena itu, pandangan Hanbali memberikan
ruang yang lebih luas bagi kemudahan dalam praktik bersuci, terutama dalam
kondisi keterbatasan air atau situasi di mana penggunaan air harus dilakukan
secara efisien.

Selain itu, perkembangan teknologi pemurnian air semakin memperjelas
bagaimana kedua mazhab dapat beradaptasi dengan realitas kontemporer.
Penelitian-penelitian tentang pemanfaatan kembali air wudhu setelah melalui
proses filtrasi menunjukkan bahwa baik Syafi'i maupun Hanbali menerima air
hasil purifikasi modern sebagai air yang kembali mutlak, sehingga sah
digunakan untuk bersuci?. Temuan ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat
perbedaan metodologis klasik, kedua mazhab tetap memiliki titik temu dalam

konteks pembaruan hukum berbasis teknologi.

Tabel 1.1 Perbedaan Teologis dan Metodologis Air Musta'mal (Syafi‘i & Hanbali)

Aspek Mazhab Syafi’i Mazhab Hanbali
Status Air Musta’'mal | Suci tetapi tidak Suci dan dapat
menyucikan menyucikan jika sifat air
tidak berubah

24Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair
Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i Dan Mazhab Hanbali.”

2Wan Zahari et al., “Recycling Ablution Water (Wudu’) Using Membrane Water Treatment: A
Study from Figh Halal Perspective.”

Page 173



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335

Vol. 5 No.2, Desember -2025

H.158-177

Dasar Teologi

Menjaga kemutlakan air;

pendekatan ihtiyat

Menekankan hakikat zat;

pendekatan faysir

Proses Istinbat

Qiyas dan analogi ketat:

Mengikuti sifat fisik air;

air bekas ritual turun tidak ada nash yang
derajat melarang reuse
Penggunaan Praktis | Tidak boleh dipakai Boleh dipakai untuk

untuk wudlu atau mandi

wajib

wudlu dan mandi wajib

Sikap Terhadap Air
Olahan

Sah jika sifatnya kembali

seperti air mutlak

Sah selama sifat

mutlaknya pulih kembali

Berdasarkan tabel perbandingan di atas, dapat disimpulkan bahwa
Mazhab Syafi'i dan Mazhab Hanbali memiliki perbedaan mendasar dalam
menentukan status air musta’'mal. Mazhab Syafi'i menetapkan bahwa air
musta’mal tidak dapat digunakan kembali untuk mengangkat hadas karena
hilangnya sifat kemutlakan air setelah dipakai dalam ibadah. Sebaliknya,
Mazhab Hanbali memandang air musta’mal tetap menyucikan selama sifat
tisiknya tidak berubah dan tidak tercampur najis. Perbedaan ini menunjukkan
bahwa Mazhab Syafi‘i lebih ketat dan berhati-hati dalam menjaga kemurnian alat
thaharah, sedangkan Mazhab Hanbali lebih fleksibel dan menekankan kondisi
empiris air. Dengan demikian, perbedaan metodologis kedua mazhab
menggambarkan spektrum pendekatan fikih dalam memahami teks dan realitas,
yang keduanya tetap berada dalam kerangka menjaga keabsahan dan

kemudahan ibadah.

174
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa perbedaan
pandangan antara Mazhab Syafi'i dan Mazhab Hanbali mengenai air musta’mal
berakar pada perbedaan pendekatan metodologis dalam memahami dalil
syariat. Mazhab Syafi'i memandang air musta’mal sebagai air yang tetap suci,
tetapi tidak lagi memiliki kemampuan untuk menyucikan, sehingga
penggunaannya untuk wudhu dinilai tidak sah. Pendekatan ini didasarkan pada
prinsip kehati-hatian (ihtiyat) dalam menjaga kesempurnaan ibadah. Sementara
itu, Mazhab Hanbali berpendapat bahwa air musta’mal masih dapat digunakan
untuk bersuci selama tidak mengalami perubahan sifat fisik dan tidak tercampur

najis, yang menunjukkan pendekatan yang lebih fleksibel dan kontekstual.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa perbedaan tersebut bukanlah bentuk
pertentangan yang kontradiktif, melainkan mencerminkan kekayaan khazanah
pemikiran hukum Islam yang saling melengkapi. Dalam konteks kontemporer,
perkembangan teknologi pengolahan air menunjukkan adanya titik temu antara
kedua mazhab, khususnya dalam penerimaan air hasil pemurnian yang kembali
memenuhi kriteria air mutlak. Dengan demikian, kajian ini menegaskan
pentingnya memahami perbedaan mazhab secara proporsional agar umat Islam
dapat bersikap bijak dalam menjalankan praktik ibadah tanpa terjebak pada

fanatisme mazhab tertentu.

REFERENSI

Alfurgan, Sepmin, Rustam Efendi, and Ridwan Ridwan. (2023). “Batasan Kadar
Dua Kulah Sebagai Standar Kesucian Air Menurut Imam Syafii Dan Ibnu
Taimiyah.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 2, no. 5: 513-
37. https:/ /doi.org/10.36701/qiblah.v2i5.1128.

Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin. (2025)
“Pemanfaatan Limbah Cair Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam
Tinjauan Mazhab Syafi'i Dan Mazhab Hanbali.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi
Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 1: 22-31.
https:/ /doi.org/10.36701/qiblah.v4i1.1961.

Page 175



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
Website:https:/ /jurnal.stainwsamawa.ac.id /index.php/al-bayan

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335
Vol. 5 No.2, Desember -2025
H.158-177

Badriyyah, luatul, Ashif Az Zafi, and lain Kudus. (2020). “Al-Muaddib :Jurnal
IImu-Ilmu Sosial Dan Keislaman Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar.”
| Issn Cetak 5, no. 1: 65-79.

Fadhlan Akbar, Chamdar Nur, and M. Fadil Azhabul Izza. (2024). “Batasan
Waktu Pelaksanaan Salat Jenazah Di Area Pemakaman Dalam Perspektif
Fikih Ibadah.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 3, no. 6:
1014-36. https:/ /doi.org/10.36701/ qiblah.v3i6.1835.

Fikih, Kitab, and Ulama Banjar. “Kitab Fikih Ulama Banjar Kesinambungan dan
Perubahan Kajian Konsep Fikih Lingkungan” 15 (n.d.).

Ikhsan, Muhammad, and Muhammad Shiddiq Abdillah. (2024). “ AL-FIKRAH :”
1, no. 1: 158-80. https:/ /doi.org/10.36701/fikrah.v1i1.1657.

Irawan, F. (2024). Pengaruh Sertifikasi Dan Label Halal Terhadap Persepsi
Kualitas Produk Makanan Di Kabupaten Sumbawa. Al-Urban: Jurnal
Ekonomi Syariah dan Filantropi Islam, 8(1), 1-15.

Jurisprudence, Islamic. (2024). “Use of Purified or Treated Water in the Light of
Islamic Jurisprudence Lsiale Ll Lellaa s 5 Lale Dlas iy (a5 Mifia Dludle Use of
Purified or Treated Water in the Light of Islamic Jurisprudence,”.

Kartini, T.A. (2025). “Hukum Menggunakan Air Musta’'mal Untuk Bersuci
Menurut Imam Sarakhsi Al Hanafi Dan Imam Nawawi Asy Syafi’i,”.

Mahmuddin, Ronny. (2024). “Keabsahan Penggunaan Campuran Air Dan Cairan
Antiseptik Perspektif Fikih Taharah ( Studi Komparatif Mazhab Hanafi
Dan Syafii ) The Validity of Using a Mixture of Water and Antiseptic
Liquid from a Taharah Figh Perspective ( Comparative Study of the Hanafi
and Syafii Schools ) no. 1: 77-114.

Mulianah, Sri. (2023). “Assessment Guidance of Wudhu at Elementary School
Students A Study in Elementary School Pesanggrahan 10 Pesanggrahan
Sub District South Jakarta.” JISAE: Journal of Indonesian Student Assessment
and Evaluation 9, no. 2: 180-87. https:/ /doi.org/10.21009/jisae.v9i2.39932.

Nahdlatul, Universitas, and Wathan Mataram. (2020). “Air Mensucikan Dan
Menajiskan Pada Naskah Muqaddimah Imam Bafadal Al-Hadramy Karya
Al- Haitami (Tinjauan Filologi) Muhammad Dedad Bisaraguna
Akastangga” 2, no. 1.

Nisa, B. H. (2025). Analisis Dampak Program Zakat dan Sedekah Bank Syariah
Indonesia  Terhadap Pengentasan Kemiskinan di Kabupaten
Sumbawa. Sebi: Studi Ekonomi dan Bisnis Islam, 7(2), 118-129.

176
DOJ : https://doi.org/10.35964/ab.v3il



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab...)

Nurmayanti, E., & Irawan, F. (2025). FIQH STUDY OF GOLD PAWNING
PRACTICES IN SHARIA PAWNSHOPS IN SUMBAWA DISTRICT
FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC LAW. Jurnal Dinamika Ekonomi
Syariah, 12(2), 665-676.

Rohmatullah, Acep Ihsan, and Faishal Al-Ghifari. (2023). “Eksistensi Corak Tafsir
Hukmi Dalam Penafsiran Al-Quran.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 4:
615-22. https:/ /doi.org/10.15575 /jis.v3i4.30960.

Saifullah Bin Anshor, Sartini Lambajo, Dewi Indriani, and Rizqa Izzati. (2021).
“Menyentuh Mushaf Tanpa Wudu Dalam Perspektif Mazhab Syafi'i Dan
Hanbali.” BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2, no. 2: 221~
31. https:/ /doi.org/10.36701 /bustanul.v2i2.375.

Sarah, Intan, and Ine Nirmala. “Konsep Thaharah Dalam Penerapan Toilet,” n.d.,
17-33.

Sholihin, Muhammad, Nurus Shalihin, and Apria Putra. (2021). “Paper Money in
Sheikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi’s Thought: A Comparative and
Critical Commentary.” Islamic Economic Studies 29, no. 1: 67-83.
https:/ /doi.org/10.1108 /ies-10-2020-0043.

Sutrisno, Sutrisno. (2021). “Istidlal Batalnya Wudlu (Perspektif Imam Hanafi Dan
Imam Syafi’i).” YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 12,
no. 2: 275. https:/ /doi.org/10.21043 / yudisia.v12i2.12511.

Wahyuni, Sri. (2019). “Content Analysis Sebagai Metode Penelitian Kualitatif
Dalam Kajian Ilmu Sosial Dan Keagamaan.” Jurnal Komunika 13, no. 1.

Wan Zahari, Wan Ainaa Mardhiah, Irwan Mohd Subri, Azman Ab Rahman,
Arwansyah Kirin, and Faisal Husen Ismail. (2022). “Recycling Ablution
Water (Wudu’) Using Membrane Water Treatment: A Study from Figh
Halal Perspective.” Juris: Jurnal Ilmiah Syariah 21, no. 2: 173-82.
https:/ /doi.org/10.31958 /juris.v21i2.6867.

Widiastuti, Widiastuti, Siti Masturoh, Ahmad Hafidzul Kahfi, M Rangga
Ramadhan Saelan, Ridan Nurfalah, and Muhammad Hilman Fakhriza.
(2020). “Multimedia Learning for Wudhu and Sholat Procedures Android
Based At Tk Pertiwi 01 Serang.” Jurnal Techno Nusa Mandiri 17, no. 1: 63-
70. https:/ /doi.org/10.33480/ techno.v17i1.1290.

Yandri, Desri. (2019). “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi’ I Hukum.” Jurnal
Reflektika 12, no. 110: 23.

Page 177



