
Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

Analisis Perbandingan Mazhab Syafi’i dan Hanbali Terhadap  
Hukum Wudlu dengan Air Musta’mal 

 
Ahmad Khoirus Sya’bani 

Universitas Islam Negeri Salatiga 
ahmad.syabani456@gmail.com 

 
Nayla Izzatul Ulya 

Universitas Islam Negeri Salatiga 
izzanayla96@gmail.com 

 
Fiki Navilata Khusna 

Universitas Islam Negeri Salatiga 
navilatafiki@gmail.com 

 
Siyono 

Universitas Islam Negeri Salatiga 
siyono347@gmail.com 

 

Abstract  
This study examines the differences between the Shafi'i and Hanbali schools of 
thought regarding the law on the use of musta'mal water in wudu, which is an 
important issue in the practice of thaharah amid water scarcity and developments 
in water treatment technology. The purpose of this study is to analyze the 
differences and similarities in the arguments of the two schools of thought and 
their legal implications for the validity of wudu. This study uses a qualitative 
approach with a library research method, with data sources in the form of classical 
fiqh books and relevant scientific journal articles. Data analysis techniques were 
carried out through content analysis to examine the patterns of argumentation, 
the basis of istinbath law, and the methodology of determining the law of each 
school of thought. The results show that the Shafi'i school of thought views 
musta'mal water as pure but not purifying, so it is not valid for use in wudu, 
while the Hanbali school of thought argues that musta'mal water can still be used 
as long as it has not undergone any physical changes and has not been mixed with 
impurities. This difference reflects a difference in methodological approaches, 
whereby the Shafi'i school of thought emphasizes the principle of caution, while 
the Hanbali school of thought emphasizes the empirical condition of water. This 
study is expected to serve as a reference in the development of comparative fiqh 
studies and provide practical understanding for the community. 
 

mailto:ahmad.syabani456@gmail.com
mailto:izzanayla96@gmail.com
mailto:navilatafiki@gmail.com
mailto:navilatafiki@gmail.com


Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 159 

   

Keywords: Used water, Ablution, Comparative Jurisprudence 
 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji perbedaan pandangan Mazhab Syafi’i dan Mazhab 
Hanbali terhadap hukum penggunaan air musta’mal dalam wudlu, yang menjadi 
isu penting dalam praktik thaharah di tengah keterbatasan air dan perkembangan 
teknologi pengolahan air. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis 
perbedaan dan persamaan argumentasi kedua mazhab serta implikasi hukumnya 
terhadap keabsahan wudhu. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan metode studi kepustakaan (library research), dengan sumber data berupa 
kitab fikih klasik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan. Teknik analisis data 
dilakukan melalui content analysis untuk mengkaji pola argumentasi, dasar 
istinbath hukum, dan metodologi penetapan hukum masing-masing mazhab. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mazhab Syafi’i memandang air musta’mal 
sebagai air yang suci tetapi tidak menyucikan sehingga tidak sah digunakan 
kembali untuk wudlu, sedangkan Mazhab Hanbali berpendapat bahwa air 
musta’mal tetap dapat digunakan selama tidak mengalami perubahan pada sifat 
fisiknya dan tidak tercampur najis. Perbedaan ini mencerminkan perbedaan 
pendekatan metodologis, di mana Mazhab Syafi’i lebih mengedepankan prinsip 
kehati-hatian, sementara Mazhab Hanbali lebih menekankan pada kondisi empiris 
air. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pengembangan 
kajian fikih komparatif dan memberikan pemahaman praktis bagi masyarakat. 
Kata Kunci: Air musta’mal, wudlu, fikih Perbandingan 

 

PENDAHULUAN 

Hukum Wudlu merupakan salah satu aspek penting dalam ibadah bagi 

umat Islam, dimana wudlu berfungsi sebagai cara untuk menyucikan diri 

sebelum melaksakan shalat dan ibadah lainnya. Berdasarkan ajaran Al-Qur’an 

dan Hadis, wudlu memiliki rukun dan syarat tertentu yang harus dipatuhi, serta 

potensi perdebatan dalam aplikasinya di kalangan berbagai mazhab fikih. 

Dikalangan sunni, terdapat empat mazhab utama yaitu Syafi’I, Hanafi, Maliki 

dan Hanbali, yang masing-masing memiliki pendekatan tersendiri dalam 

memahami hukum wudlu1. Penelitian ini menegaskan bahwa setiap mazhab 

memiliki metode istinbath hukum yang berbeda, sehingga menghasilkan variasi 

 
1Widiastuti Widiastuti et al., “Multimedia Learning for Wudhu and Sholat Procedures Android 

Based At Tk Pertiwi 01 Serang,” Jurnal Techno Nusa Mandiri 17, no. 1 (2020): 63–70. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

160 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

pemahaman terhadap praktik wudlu, khususnya ketika menghadapi persoalan 

fiqhiyah kontemporer. 

Analisis perbandingan antara mazhab Syafi’i dan Hanbali sangat relevan 

mengingat keduanya merupakan salah satu dari empat mazhab yang diakui 

dalam fikih Islam. Perbedaan dan persamaan dalam rincian hukum wudlu 

dengan air musta’mal (air bekai pakai) menjadi fokus utama kajian ini. Dalam 

konteks ini, air musta’mal mengacu pada air yang telah digunakan untuk wudlu 

sebelumnya dan sejauh mana kedua mazhab ini mengizinkan atau melarang 

penggunanya dalam wudlu selanjutnya. Sebagai contoh, dalam mazhab Syafi’i, 

air musta’mal dianggap tidak sah dan tidak boleh digunakan kembali untuk 

wudlu2. Sedangkan mazhab Hanbali memperbolehkan penggunaan air 

musta’mal asalkan masih memenuhi syarat kesucian3. Dengan kata lain, 

perbedaan ini buka hanya soal hukum formal, tetapi juga menunjukkan 

bagaimana interpretasi teks dan prinsip fiqh dapat menyesuaikan atau 

membatasi praktik ibadah dalam konteks nyata. 

Perbedaan mengenai penggunaan air musta’mal tentunya dapat 

dihubungkan dengan perspektif yang lebih luas mengenai ushul fikih, yaitu 

kaidah dan metodologi dalam menentukan hukum Islam. Medan ushul fikih 

menyiratkan bahwa penafsiran Al-Qur’an dan Hadis harus bertanggung jawab 

untuk menghadirkan pemahaman yang adaptif bagi konteks masa kini, 

termasuk dalam praktik wudlu yang relvan4. Kedua mazhab ini mengedepankan 

 
2Sutrisno Sutrisno, “Istidlal Batalnya Wudlu (Perspektif Imam Hanafi dan Imam Syafi’i),” 

YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 12, no. 2 (2021): 275. 
3Fadhlan Akbar, Chamdar Nur, dan M. Fadil Azhabul Izza, “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat 

Jenazah di Area Pemakaman dalam Perspektif Fikih Ibadah,” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa 

Arab 3, no. 6 (2024): 1014–36. 
4Acep Ihsan Rohmatullah dan Faishal Al-Ghifari, “Eksistensi Corak Tafsir Hukmi dalam 

Penafsiran Al-Quran,” Jurnal Iman dan Spiritualitas 3, no. 4 (2023): 615–22. 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 161 

   

otoritas teks agama dan alasan akal dalam memberikan keputusan hukum, 

namun perbedaan dalam interpretasi dan aplikasi tetap dapat ditemukan5. Hal 

ini menunjukkan bahwa perbedaan antara Syafi’i dan Hanbali tidak semata-mata 

kontradiktif, tetapi juga mencerminkan fleksibilitas ijtihad dan adaptasi hukum 

terhadap kondisi sosial dan kebutuhan umat. 

Selain itu, kajian ini juga perlu melihat dinamika kontemporer terhadap 

hukum wudlu di masyarakat Muslim yang beragam, termasuk pengaruh budaya 

lokal dan tantangan yang dihadapi oleh umat dalam menjalankan ibadah dengan 

benar. Dalam konteks ini, pemahaman wudlu yang baik dan benar menjadi 

keharusan, terutama bagi generasi muda yang sedang mendalami ajaran Islam6. 

Oleh karena itu, analisis perbandingan ini tidak hanya akan memperkaya 

wawasan intelektual tentang hukum wudlu, tetapi juga berkontribusi pada 

pemahaman praktis yang relevan bagi kehidupan sehari-hari umat Islam. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

gambaran komprehensif mengenai kedudukan dan perbedaan hukum wudlu 

dengan air musta’mal dalam perspektif dua mazhab besar, yaitu Syafi’i dan 

Hanbali, serta dampaknya dalam praktik ibadah umat Islam ini. Melalui 

pendekatan analisis yang sistematik dan  berbasis sumber, diharapkan penulis 

dapat menyoroti pandangan yang berbeda serta unsur-unsur sintesis yang dapat 

menjadi pegangan bagi umat Islam dalam menjalankan kewajiban ibadah 

mereka dengan tepat dan sesuai syariah 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library 

research untuk mengkaji perbedaan pandangan mazhab Syafi’i dan Hanbali 

 
5Muhammad Sholihin, Nurus Shalihin, dan Apria Putra, “Paper Money in Sheikh Ahmad Khatib 

Al-Minangkabawi’s thought: a comparative and critical commentary,” Islamic Economic Studies 29, no. 1 

(2021): 67–83. 
6Sri Mulianah, “Assessment Guidance of Wudhu at Elementary School Students A Study in 

Elementary school Pesanggrahan 10 Pesanggrahan Sub District South Jakarta,” JISAE: Journal of 

Indonesian Student Assessment and Evaluation 9, no. 2 (2023): 180–87.  



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

162 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

terkait penggunaan air musta’mal dalam wudlu. Pendekatan ini dipilih karena 

penelitian berfokus pada litertur tertulis, terutama artikel jurnal, buku ilmiah, 

dan karya akademik yang mendeskripsikan hukum thaharah serta 

perbandingan mazhab. Seluruh sumber dikumpulkan melalui proses identifikasi 

literatur yang relevan, kemudian dibaca secara kritis untuk menemukan konsep-

konsep utama seperti definisi air musta’mal, syarat kesucian air, dan dasar 

argumentasi fiqh kedua mazhab. 

Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan content analysis, yaitu 

proses penafsiran isi teks secara sistematis untuk menemukan pola pemikiran, 

metode istinbath, serta dasar hukum yang digunakan oleh masing-masing 

mazhab. Analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan agar menghasilkan pemahaman komparatif yang 

terstruktur dan dapat di pertanggungjawabkan. Penggunaan content analysis 

dianggap tepat karena mampu menggali makna dan struktur argumentatif dari 

data kepustakaan secara mendalam7. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep dan Status Air Musta’mal dalam Fikih 

Dalam fikih thaharah, air musta’mal didefinisikan sebagai air yang telah 

digunakan untuk mengangkat hadas, seperti wudlu dan mandi wajib, dan 

kemudian terlepas dari anggota tubuh. Para ulama mendefinisikan air 

musta’mal sebagai air yang telah keluar dari sifat “air mutlak” karena dipakai 

dalam ibadah bersuci, sehingga statusnya berubah meskipun tetap tergolong 

suci. Definisi ini ditegaskan dalam penelitian fikih yang dipublikasikan Qiblah: 

 
7Sri Wahyuni, “Content Analysis sebagai Metode Penelitian Kualitatif dalam Kajian Ilmu Sosial 

dan Keagamaan,” Jurnal Komunika 13, no. 1 (2019) 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 163 

   

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, yang menjelaskan bahwa air musta’mal adalah 

air yang suci pada zatnya, tetapi tidak dapat dipakai lagi untuk menghilangkan 

hadas menurut mayoritas ulama8. Dengan demikian, konsep air musta’mal 

menjadi landasan penting dalam memahami batasan-batasan kesucian air, 

sekaligus menentukan keabsahan tindakan bersuci yang menjadi syarat sahnya 

ibadah dalam Islam. 

Secara umum air diklasifikasikan menjadi beberapa kategori, yaitu: air 

mutlak (air suci dan dapat menyucikan), air musta’mal (air suci tetapi tidak 

menyucikan), air mutanajis (air yang terjena najis), dan air muqayyad (air terikat 

dengan sesuatu, seperti air bunga atau air kelapa). Klasifikasi ini berfungsi 

menentukan kesahihan thaharah. Air musta’mal menempati kategori khusus 

karena ia masih dianggap suci, namun tidak dapat digunakan mengangkat 

hadas. Hal ini disebabkan oleh hilangnya sifat “kemutlakan” air setelah 

digunakan dalam ritual ibadah, sehingga para ulama memandang bahwa ia 

tidak lagi memenuhi standar kesucian yang memadai untuk proses thaharah 

berikutnya. 

Air dapat berubah status ketika berubah sifat fisiknya, yaitu warna, rasa, 

atau bau. Jika salah satu sifat air berubah karena bercampur dengan najis, air 

menjadi mutanajis dan tidak dapat digunakan untuk bersuci. Namun, apabila 

perubahan terjadi karena faktor yang suci misalnya daun, tanah, atau endapan 

alami, maka air tetap dikategorikan sebagai suci dan menyucikan selama tidak 

merusak “kemutlakan” air. Kajian modern juga memperkuat konsep ini, 

terutama penelitian yang berjudul “Use of Purified or Treated Water in the Light of 

Islamic Jurisprudence”, yang menyimpulkan bahwa air hasil pemurnian modern 

dapat kembali suci dan menyucikan apabila sifat dasarnya telah kembali seperti 

 
8Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, dan Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair 

untuk Bersuci yang Telah Diolah dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i dan Mazhab Hanbali,” AL-QIBLAH: 

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 4, no. 1 (2025): 22–33. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

164 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

air mutlak9. Hal ini menunjukkan bahwa fleksibilitas hukum air dalam fikih 

sangat relevan dengan perkembangan teknologi, selama prinsip dasar 

perubahan sifat air tetap menjadi acuan utama. 

Dalam praktik ibadah sehari-hari, air musta’mal tidak dapat digunakan 

untuk wudlu, mandi wajib, atau menyucikan najis, sesuai pendapat mayoritas 

ulama dari mazhab Syafi’i, Malikiyah, dan Hanabilah. Meskipun demikian, air 

musta’mal tetap suci sehingga dapat dipakai untuk aktivitas lain seperti mencuci 

benda suci, memasak, atau menyiram tanaman. Namun dalam konteks 

kontemporer, sejumlah penelitian mengkaji kemungkinan memanfaatkan 

kembali air wudlu melalui teknologi penyaringan. Air musta’mal dapat 

dimurnikan kembali sehingga memenuhi standar syariat dan layak dipakai 

kembali di Masjid10. 

Pandangan Mazhab Syafi'i terhadap Penggunaan Air Musta'mal 

 

Imam Syafi’i menerangkan bahwa istilah musta’mal berasal dari kata 

ista‘mala–yusta‘milu yang bermakna “menggunakan”. Karena itu, air musta’mal 

dipahami sebagai air yang telah dipakai untuk keperluan thaharah, seperti 

berwudlu atau mandi janabah. Sementara itu, air yang tersisa dari mandi biasa 

selama bukan mandi janabah tetap tergolong sebagai air mutlak yang memiliki 

sifat suci serta mensucikan. Air semacam ini tidak digolongkan sebagai air 

musta’mal karena tidak dipakai dalam proses wudhu ataupun mandi janabah. 

 
9Islamic Jurisprudence, “Use of Purified or Treated Water in the Light of Islamic Jurisprudence 

لما هايلما مادختسا يملاسلاا هقفلا ءوض يف ةجلاعلما وأ ةرهط  Use of Purified or Treated Water in the Light of Islamic 

Jurisprudence,” 2024. 
10Wan Ainaa Mardhiah Wan Zahari et al., “Recycling Ablution Water (Wudu’) Using Membrane 

Water Treatment: A Study from Fiqh Halal Perspective,” Juris: Jurnal Ilmiah Syariah 21, no. 2 (2022): 

173–82. 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 165 

   

Dalam kitabnya al-Umm, imam Syafi’i menjelaskan bahwa “jika posisi air itu 

yang di dalamnya ada bangkai lebih sedikit dari lima qirbah (dua kulah) maka 

ia menjadi najis. Jika air itu lebih banyak dari lima qirbah (dua kulah) maka ia 

tidak menjadi najis kecuali apabila berubah rasa, atau warna, atau baunya”. Air 

musta’mal menurut mazhab Syafi’i dalam kitab Asy-syairazy, Al Muhadzdzab 

adalah “Air yang sedikit dan digunakan untuk berthaharah fardhu demi 

mengangkat hadats atau menghilangkan najis’’11. 

Menurut imam Syafi’i, air musta’mal yang telah dipakai untuk berwudlu 

atau mandi janabah memiliki ketentuan khusus. Apabila jumlahnya kurang dari 

dua kulah, maka penggunaan air tersebut untuk wudhu tidak dianggap sah. 

Namun jika volumenya mencapai dua kulah atau lebih, maka air itu boleh 

dipakai kembali untuk berwudhu. Para ulama dalam mazhab Syafi’i juga 

menjelaskan bahwa apabila air musta’mal itu ditambah hingga volumenya 

mencapai dua kulah atau lebih, maka statusnya kembali menjadi suci dan dapat 

mensucikan. Hal yang sama berlaku pada kasus memasukkan tangan ke dalam 

bejana sebelum dibasuh, tindakan tersebut dapat mempengaruhi kesucian air 

apabila terdapat najis pada tangan dan volume air dalam bejana tidak mencapai 

dua kulah12.  

Hilangnya Kemutlakan Air dalam Mazhab Syafi’i yaitu: 

1. Hilangnya Kemutlakan Air karena Bercampur dengan Zat Suci  

Salah satu sebab utama hilangnya kemutlakan air adalah 

bercampurnya air dengan benda suci yang memengaruhi sifat dasarnya. Air 

pada dasarnya bersifat mutlak selama tidak berubah warna, rasa, atau baunya 

secara signifikan13. Namun, ketika benda suci seperti daun teh, kopi, rempah, 

 
11Desri Yandri, “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi ’ I Hukum,” Jurnal Reflektika 12, no. 110 

(2019): 23. 
12Sepmin Alfurqan, Rustam Efendi, and Ridwan Ridwan, “Batasan Kadar Dua Kulah Sebagai 

Standar Kesucian Air Menurut Imam Syafii Dan Ibnu Taimiyah,” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan 

Bahasa Arab 2, no. 5 (2023): 513–37. 
13Kitab Fikih and Ulama Banjar, “Kitab Fikih Ulama Banjar Kesinambungan Dan Perubahan 

Kajian Konsep Fikih Lingkungan” 15 (n.d.). 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

166 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

atau bunga mawar yang diperas masuk ke dalam air dalam kadar yang 

dominan, identitas air berubah dan tidak lagi disebut air mutlaq. Perubahan 

ini tampak dari perubahan nama dan sifat misalnya menjadi “air teh” atau “air 

kopi” yang menandakan bahwa zat suci tersebut telah menguasai karakter air. 

Meskipun benda yang mencampurinya suci, perubahan yang dominan 

menyebabkan air tidak boleh lagi digunakan untuk wudhu atau mandi 

janabah. 

2. Hilangnya Kemutlakan Air karena Bercampur dengan Najis 

Hilangnya kemutlakan air dalam mazhab Syafi’i terjadi ketika air 

terkena najis, baik dalam jumlah sedikit maupun besar. Dalam fikih Syafi’i, air 

yang kurang dari dua kulah akan langsung berubah status menjadi najis 

apabila terkena najis, sekalipun tidak terjadi perubahan pada sifat fisiknya. 

Ketentuan ini menunjukkan perhatian mazhab dalam menjaga kebersihan dan 

kesucian air secara ketat. Sementara itu, air yang mencapai dua kulah atau 

lebih mendapatkan toleransi lebih besar, yaitu tetap dianggap suci dan mutlak 

selama tidak terjadi perubahan pada warna, rasa, atau baunya14. 

3. Hilangnya Kemutlakan Air karena Menjadi Air Musta‘mal 

Air juga kehilangan kemutlakannya ketika ia berstatus sebagai air 

musta‘mal, yaitu air yang telah digunakan untuk mengangkat hadas dalam 

wudhu atau mandi janabah15.  Dalam mazhab Syafi’i, air musta‘mal dianggap 

suci tetapi tidak dapat digunakan kembali untuk bersuci, karena telah 

 
14Ronny Mahmuddin, “Keabsahan Penggunaan Campuran Air Dan Cairan Antiseptik Perspektif 

Fikih Taharah ( Studi Komparatif Mazhab Hanafi Dan Syafii ) The Validity of Using a Mixture of Water 

and Antiseptic Liquid from a Taharah Fiqh Perspective ( Comparative Study of the Hanafi and Syafii 

Schoolsَ no. 1 (2024): 77–114. 
15Universitas Nahdlatul And Wathan Mataram, “Air Mensucikan dan Menajiskan pada Naskah 

Muqaddimah Imam Bafadal Al-Hadramy Karya Al- Haitami (Tinjauan Filologi) Muhammad Dedad 

Bisaraguna Akastangga” 2, no. 1 (2020). 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 167 

   

menjalankan fungsi ibadah yang bersifat pengangkat hadas. Air yang menetes 

dari anggota tubuh saat wudhu atau yang mengalir dari tubuh saat mandi 

janabah tidak lagi memenuhi syarat sebagai air mutlak. Meskipun demikian, 

sebagian ulama Syafi’iyyah berpandangan bahwa apabila air musta’mal 

terkumpul hingga mencapai volume dua kulah, maka ia kembali menjadi suci 

dan mensucikan karena faktor pengaruh perubahan dianggap hilang ketika 

jumlah air menjadi dominan. Namun, pendapat yang lebih kuat tetap 

menempatkannya sebagai air suci yang tidak dapat digunakan untuk 

mengangkat hadas. 

Air Musta’mal menurut imam Syafi’i terbagi menjadi 2: 

1. Air Musta’mal untuk Menghilangkan Hadas 

Air yang dipakai untuk mengangkat hadas dinilai sebagai air yang suci 

namun tidak memiliki kemampuan untuk menyucikan kembali. Hal ini 

karena air tersebut pada mulanya merupakan air suci dan hanya bersentuhan 

dengan anggota tubuh yang juga suci. Dengan demikian, kedudukannya tetap 

suci, tetapi tidak dapat dipergunakan ulang dalam proses bersuci.  

2. Air Musta’mal untuk Menghilangkan Najis 

Air yang dipakai untuk membersihkan najis memiliki ketentuan tertentu yang 

bergantung pada kondisi air tersebut. Apabila setelah terpisah dari tempat 

yang dibersihkan air itu mengalami perubahan pada salah satu sifatnya baik 

bau, rasa, maupun warna maka air tersebut dihukumi najis. Namun, apabila 

tidak terjadi perubahan sifat sama sekali, terdapat tiga pandangan ulama 

mengenai statusnya. Pertama, menurut Abu Abbas dan Abu Ishaq, air 

tersebut tetap dianggap suci. Kedua, Abu al-Qasim al-Anmathi berpendapat 

bahwa air itu berstatus najis. Ketiga, Abu Abbas bin al-Qoosh menegaskan 

bahwa air tersebut tetap suci apabila terpisah dari tempat yang sudah suci, 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

168 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

tetapi apabila keluar dari tempat yang masih terkena najis, maka air itu 

dihukumi najis16. 

Menurut imam Syafi’i, wudhu yang dilakukan menggunakan air 

musta’mal adalah tidak sah, karena air tersebut telah kehilangan sifat 

menyucikan meskipun tetap suci zatnya. Air musta’mal didefinisikan sebagai air 

yang telah digunakan untuk mengangkat hadas, baik hadas kecil maupun besar, 

sehingga tidak lagi memenuhi syarat sebagai air yang dapat menyucikan. 

Konsekuensi fikihnya adalah seseorang yang berwudlu dengan air musta’mal 

dianggap masih berada dalam keadaan berhadas, sehingga tidak diperbolehkan 

melaksanakan ibadah yang membutuhkan kesucian seperti salat atau thawaf. 

Jika ia tetap melaksanakan ibadah tersebut, maka hukumnya tidak sah dan wajib 

diulang setelah berwudhu menggunakan air mutlak. Imam Syafi’i menegaskan 

bahwa syarat keabsahan wudlu adalah penggunaan air yang mutlak17. 

Pandangan Mazhab Hanbali terhadap Penggunaan Air Musta'mal 

Dalam pandangan madzhab hanbali, thaharah diartikan sebagai 

hilangnya najis atau hadats dari tubuh seseorang. Artinya, thaharah 

menghilangkan penghalanag untuk melaksanakan ibadah seperti shalat, 

membaca Al-Qur’an, dan ibadah lainnya. Secara umum, thaharah dapat 

dipahami sebagai upaya bersuci dari kotoran, baik berupa hadats maupun najis 

yang dapat menghalangi pelaksanaan ibadah. Meskipun konsep dasar thaharah 

dipahami secara umum oleh para ulama, terdapat perbedaan pendapat di antara 

 
16T.A. Kartini, “Hukum Menggunakan Air Musta’mal Untuk Bersuci Menurut Imam Sarakhsi Al 

Hanafi Dan Imam Nawawi Asy Syafi’i,” 2025. 
17Muhammad Ikhsan and Muhammad Shiddiq Abdillah, “AL-FIKRAH :” 1, no. 1 (2024): 158–

80. 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 169 

   

para imam madzhab terkait rukun wudlu. Namun demikian, madzhab maliki 

memiliki kesamaan pandangan dengan madzhab hanbali dalam hal ini18. 

Jika dikaji lebih mendalam, konsep bersuci dalam islam memiliki nilai 

yang lebih luas dari sekadar membersihkan hadats atau najis. Thaharah tidak 

hanya fokus pada kesucian fisik, tetapi juga mneyentuh dimensi spiritual yang 

lebih dalam. Definisi yang lebih komprehensif menyatakan bahwa thaharah 

adalah proses membersihkan dan mensterilkan diri dari segala bentuk kotoran, 

baik yang bersifat fisik seperti najis, maupun yang bersifat non-fisik seperti dosa 

dan penyakit hati . Konsep ini diperkuat dengan klasifikasi air yang digunakan 

untuk bersuci, yaitu maa’an thahura (air suci dan mensucikan). Istilah ini 

menunjukkan bahwa air tesebut tidak hanya suci untuk dirinya sendiri, tetapi 

juga memiliki kemmapuan untuk mensucikan sesuatu yang lain19. Air jenis ini 

disebut juga dengan air mutlak atau thahir muthahir (suci dan mensucikan), yaitu 

air yang masih dalam keadaan asli atau murni dan belum tercampur dengan 

benda lain, baik yang suci maupun najis. Contohnya adalah air hujan dan air 

laut. 

Para ulama menetapkan batasan antara air musta’mal (air yang sudah 

digunakan untuk bersuci) dan air ghairu musta’mal (air yang belum digunakan) 

berdasarkan volume air. Penetapan batas maksimal volume ini bertujuan untuk 

menentukan apakah air tersebut dapat dikategorikan sebagai air musta’mal atau 

tidak 20.  

Dalam pandangan madzhab Hanbali, air musta’mal masih tergolong air 

suci apabila: 

1. Tidak terjadi perubahan pada tiga sifat dasarnya, yaitu bau, rasa, dan warna 

Kesucian air dalam mazhab Hanbali ditentukan oleh sifat-sifat fisiknya. Jika 

bau, rasa, dan warna air musta'mal tidak mengalami perubahan, maka air 

 
18luatul Badriyyah, Ashif Az Zafi, and Iain Kudus, “Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan 

Keislaman Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar,” | Issn Cetak 5, no. 1 (2020): 65–79. 
19Intan Sarah and Ine Nirmala, “Konsep Thaharah Dalam Penerapan Toilet,” n.d., 17–33. 
20Yandri, “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi ’ I Hukum.” 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

170 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

tersebut masih tergolong suci. Perubahan pada sifat fisik menunjukkan bahwa 

air telah terkontaminasi oleh zat tertentu yang mengubah karakteristik 

aslinya, sehingga tidak lagi memenuhi kriteria air suci menurut syariat. 

Ulama mazhab Hanbali seperti al-Mardawi dalam kitab al-Inshaf dan Ibn 

Qudamah dalam al-Mughni menegaskan bahwa perubahan pada salah satu 

dari ketiga sifat air meskipun perubahannya kecil secara otomatis mengubah 

status air dari suci menjadi mutanajjis (air yang terkena najis). Air yang 

berstatus mutanajis tidak diperbolehkan untuk digunakan dalam keperluan 

ibadah apa pun. Dengan demikian, syarat "tidak berubah sifat" menjadi 

ketentuan mutlak dalam menentukan kesucian air musta'mal menurut imam 

Hanbali. 

2. Tidak bercampur dengan benda najis 

Selain memperhatikan sifat fisik air, mazhab Hanbali juga menegaskan bahwa 

air musta'mal hanya dapat mempertahankan kesuciannya jika tidak 

bersentuhan dengan najis. Apabila najis meskipun dalam jumlah sedikit jatuh 

atau tercampur ke dalam air musta'mal, maka statusnya berubah menjadi air 

mutanajis. Dalam hal ini, ulama Hanabilah membuat perbedaan yang tegas 

antara air musta'mal dan air mutanajis. Air musta'mal tetap dianggap suci 

secara hukum karena penggunaannya dalam ibadah tidak menghilangkan 

kesuciannya. Sebaliknya, air mutanajis adalah air yang telah terkontaminasi 

najis, sehingga kehilangan kedua sifatnya yaitu suci dan menyucikan. 

Penekanan ini menunjukkan bahwa menurut pandangan Hanbali, 

penggunaan air untuk wudlu tidak menjadikan air itu najis. Yang 

menentukan perubahan hukum air justru adalah kontaminasi dari najis 

eksternal yang masuk ke dalamnya. 

 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 171 

   

3. Volume air tidak memengaruhi kesuciannya 

Berbeda dengan mazhab Syafi'i yang menggunakan ukuran "dua qullah" 

sebagai standar air yang tidak mudah berubah hukumnya ketika terkena najis, 

mazhab Hanbali tidak menetapkan batasan volume dalam menentukan 

kesucian air musta'mal. Menurut Imam Hanbali, air dalam jumlah sedikit 

maupun banyak memiliki hukum yang sama, selama tidak mengalami 

perubahan sifat dan tidak terkontaminasi najis. Dengan kata lain, air 

musta'mal bahkan dalam jumlah sedikit tetap dihukumi suci jika tidak 

tercemar. Pendekatan ini menunjukkan bahwa mazhab Hanbali lebih 

mengutamakan kondisi fisik dan kemurnian substansi air dibandingkan 

volume atau ukurannya. Konsep ini juga mencerminkan konsistensi prinsip 

Hanbali bahwa air pada dasarnya berstatus suci, kecuali terdapat indikator 

kuat seperti perubahan sifat atau kontaminasi najis yang membatalkan 

kesuciannya. Oleh karena itu, volume air tidak menjadi syarat tambahan 

dalam menentukan status kesucian air musta'mal21. 

Dalam mazhab Hanbali, penggunaan air musta'mal memiliki konsekuensi 

hukum yang tegas terhadap keabsahan wudlu. Ulama Hanabilah menetapkan 

bahwa air musta'mal berstatus suci tetapi tidak dapat menyucikan, sehingga 

tidak boleh digunakan untuk menghilangkan hadats. Seseorang yang berwudhu 

dengan air musta'mal dianggap wudlunya tidak sah karena air tersebut telah 

kehilangan sifat muṭahhir (menyucikan) meskipun masih tergolong suci. 

Secara hukum, orang yang menggunakan air musta'mal untuk wudlu 

masih dianggap dalam keadaan berhadats dan belum memenuhi syarat thaharah 

yang diperlukan untuk ibadah seperti salat. Bahkan jika air musta'mal tersebut 

dalam jumlah banyak, jernih, tidak mengalami perubahan sifat, dan tidak 

bercampur dengan najis, ulama Hanabilah tetap menegaskan bahwa air itu tidak 

boleh digunakan kembali untuk bersuci dari hadats. 

 
21Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair 

Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i Dan Mazhab Hanbali.” 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

172 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Ketidaktahuan seseorang tentang hukum ini tidak mengubah status 

keabsahan wudhunya. Wudlu yang dilakukan dengan air musta'mal tetap 

dianggap batal dan wajib diulangi menggunakan air yang suci dan menyucikan. 

Namun demikian, air musta'mal masih dapat dimanfaatkan untuk keperluan 

lain yang tidak terkait dengan penghilangan hadats, seperti untuk 

membersihkan najis atau mencuci benda, karena sifat sucinya masih terjaga. 

Pembedaan antara konsep "suci" dan "menyucikan" dalam mazhab 

Hanbali inilah yang menjadi landasan penetapan bahwa wudlu dengan air 

musta'mal tidak dapat menggugurkan kewajiban thaharah. Akibatnya, seluruh 

ibadah yang mensyaratkan kesucian dari hadats dianggap tidak sah jika 

dilakukan setelah wudlu yang tidak valid tersebut22. 

Perbedaan Teologis dan Metodologis antara Mazhab Syafi'i dan Hanbali 

Perbedaan antara Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Hanbali mengenai air 

musta’mal menunjukkan adanya perbedaan fundamental dalam cara kedua 

mazhab memahami hakikat kesucian air serta mekanisme thaharah. Mazhab 

Syafi‘i pada dasarnya menempatkan air musta’mal sebagai air suci tetapi tidak 

menyucikan karena telah hilang sifat kemutlakannya setelah digunakan 

mengangkat hadas. Pendekatan ini didasari oleh sikap iḥtiyāṭ (kehati-hatian), 

sehingga air yang telah digunakan dalam ibadah tidak kembali dianggap sebagai 

alat menyucikan. Penelitian fikih kontemporer juga menunjukkan bahwa 

pandangan Syafi‘i konsisten dengan penekanan pada kesempurnaan ritual dan 

pembatasan ketat antara air mutlak dan air musta’mal23. Dengan demikian, 

posisi Mazhab Syafi‘i memberikan batasan tegas dalam menjaga kemurnian 

 
22Saifullah Bin Anshor et al., “Menyentuh Mushaf Tanpa Wudu Dalam Perspektif Mazhab Syāfi’ī 

Dan Hanbali,” BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2, no. 2 (2021): 221–31. 
23Ikhsan and Abdillah, “AL-FIKRAH :” 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 173 

   

sarana thaharah, sekaligus menegaskan pentingnya kehati-hatian dalam 

menjaga validitas ibadah. 

Sementara itu, Mazhab Hanbali memiliki pendekatan yang lebih fleksibel. 

Dalam perspektif Hanbali, air musta’mal tetap dapat digunakan untuk 

menghilangkan hadas selama sifat fisiknya tidak berubah dan tidak tercampur 

najis. Pendekatan ini menunjukkan penekanan pada hakikat materi (ma‘qūl al-

ma‘nā), yaitu bahwa sesuatu tidak berubah hukumnya kecuali ada perubahan 

sifat yang nyata. Penelitian komparatif modern mengonfirmasi bahwa ulama 

Hanbali mengutamakan dalil tekstual dan rasionalitas fisik air dalam 

menetapkan statusnya24. Oleh karena itu, pandangan Hanbali memberikan 

ruang yang lebih luas bagi kemudahan dalam praktik bersuci, terutama dalam 

kondisi keterbatasan air atau situasi di mana penggunaan air harus dilakukan 

secara efisien. 

Selain itu, perkembangan teknologi pemurnian air semakin memperjelas 

bagaimana kedua mazhab dapat beradaptasi dengan realitas kontemporer. 

Penelitian-penelitian tentang pemanfaatan kembali air wudhu setelah melalui 

proses filtrasi menunjukkan bahwa baik Syafi‘i maupun Hanbali menerima air 

hasil purifikasi modern sebagai air yang kembali mutlak, sehingga sah 

digunakan untuk bersuci25. Temuan ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat 

perbedaan metodologis klasik, kedua mazhab tetap memiliki titik temu dalam 

konteks pembaruan hukum berbasis teknologi. 

Tabel 1.1 Perbedaan Teologis dan Metodologis Air Musta’mal (Syafi‘i & Hanbali) 

Aspek Mazhab Syafi’i Mazhab Hanbali 

Status Air Musta’mal Suci tetapi tidak 

menyucikan 

Suci dan dapat 

menyucikan jika sifat air 

tidak berubah 

 
24Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin, “Pemanfaatan Limbah Cair 

Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam Tinjauan Mazhab Syafi’i Dan Mazhab Hanbali.” 
25Wan Zahari et al., “Recycling Ablution Water (Wudu’) Using Membrane Water Treatment: A 

Study from Fiqh Halal Perspective.” 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

174 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Dasar Teologi Menjaga kemutlakan air; 

pendekatan iḥtiyāṭ 

Menekankan hakikat zat; 

pendekatan taysīr 

Proses Istinbat Qiyās dan analogi ketat: 

air bekas ritual turun 

derajat 

Mengikuti sifat fisik air; 

tidak ada nash yang 

melarang reuse 

Penggunaan Praktis Tidak boleh dipakai 

untuk wudlu atau mandi 

wajib 

Boleh dipakai untuk 

wudlu dan mandi wajib 

Sikap Terhadap Air 

Olahan 

Sah jika sifatnya kembali 

seperti air mutlak 

Sah selama sifat 

mutlaknya pulih kembali 

Berdasarkan tabel perbandingan di atas, dapat disimpulkan bahwa 

Mazhab Syafi’i dan Mazhab Hanbali memiliki perbedaan mendasar dalam 

menentukan status air musta’mal. Mazhab Syafi’i menetapkan bahwa air 

musta’mal tidak dapat digunakan kembali untuk mengangkat hadas karena 

hilangnya sifat kemutlakan air setelah dipakai dalam ibadah. Sebaliknya, 

Mazhab Hanbali memandang air musta’mal tetap menyucikan selama sifat 

fisiknya tidak berubah dan tidak tercampur najis. Perbedaan ini menunjukkan 

bahwa Mazhab Syafi‘i lebih ketat dan berhati-hati dalam menjaga kemurnian alat 

thaharah, sedangkan Mazhab Hanbali lebih fleksibel dan menekankan kondisi 

empiris air. Dengan demikian, perbedaan metodologis kedua mazhab 

menggambarkan spektrum pendekatan fikih dalam memahami teks dan realitas, 

yang keduanya tetap berada dalam kerangka menjaga keabsahan dan 

kemudahan ibadah. 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 175 

   

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa perbedaan 

pandangan antara Mazhab Syafi’i dan Mazhab Hanbali mengenai air musta’mal 

berakar pada perbedaan pendekatan metodologis dalam memahami dalil 

syariat. Mazhab Syafi’i memandang air musta’mal sebagai air yang tetap suci, 

tetapi tidak lagi memiliki kemampuan untuk menyucikan, sehingga 

penggunaannya untuk wudhu dinilai tidak sah. Pendekatan ini didasarkan pada 

prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam menjaga kesempurnaan ibadah. Sementara 

itu, Mazhab Hanbali berpendapat bahwa air musta’mal masih dapat digunakan 

untuk bersuci selama tidak mengalami perubahan sifat fisik dan tidak tercampur 

najis, yang menunjukkan pendekatan yang lebih fleksibel dan kontekstual. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa perbedaan tersebut bukanlah bentuk 

pertentangan yang kontradiktif, melainkan mencerminkan kekayaan khazanah 

pemikiran hukum Islam yang saling melengkapi. Dalam konteks kontemporer, 

perkembangan teknologi pengolahan air menunjukkan adanya titik temu antara 

kedua mazhab, khususnya dalam penerimaan air hasil pemurnian yang kembali 

memenuhi kriteria air mutlak. Dengan demikian, kajian ini menegaskan 

pentingnya memahami perbedaan mazhab secara proporsional agar umat Islam 

dapat bersikap bijak dalam menjalankan praktik ibadah tanpa terjebak pada 

fanatisme mazhab tertentu. 

REFERENSI 

  

Alfurqan, Sepmin, Rustam Efendi, and Ridwan Ridwan. (2023). “Batasan Kadar 
Dua Kulah Sebagai Standar Kesucian Air Menurut Imam Syafii Dan Ibnu 
Taimiyah.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 2, no. 5: 513–
37. https://doi.org/10.36701/qiblah.v2i5.1128. 

Ariesman M, Saifullah Bin Anshor, and Muammar Mahabuddin. (2025) 
“Pemanfaatan Limbah Cair Untuk Bersuci Yang Telah Diolah Dalam 
Tinjauan Mazhab Syafi’i Dan Mazhab Hanbali.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi 
Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 1: 22–31. 
https://doi.org/10.36701/qiblah.v4i1.1961. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.158-177 
 

176 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Badriyyah, luatul, Ashif Az Zafi, and Iain Kudus. (2020). “Al-Muaddib :Jurnal 
Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar.” 
| Issn Cetak 5, no. 1: 65–79. 

Fadhlan Akbar, Chamdar Nur, and M. Fadil Azhabul Izza. (2024). “Batasan 
Waktu Pelaksanaan Salat Jenazah Di Area Pemakaman Dalam Perspektif 
Fikih Ibadah.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 3, no. 6: 
1014–36. https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i6.1835. 

Fikih, Kitab, and Ulama Banjar. “Kitab Fikih Ulama Banjar Kesinambungan dan 
Perubahan Kajian Konsep Fikih Lingkungan” 15 (n.d.). 

Ikhsan, Muhammad, and Muhammad Shiddiq Abdillah. (2024). “AL-FIKRAH :” 
1, no. 1: 158–80. https://doi.org/10.36701/fikrah.v1i1.1657. 

Irawan, F. (2024). Pengaruh Sertifikasi Dan Label Halal Terhadap Persepsi 
Kualitas Produk Makanan Di Kabupaten Sumbawa. Al-Urban: Jurnal 
Ekonomi Syariah dan Filantropi Islam, 8(1), 1-15. 

Jurisprudence, Islamic. (2024). “Use of Purified or Treated Water in the Light of 
Islamic Jurisprudence  يملاسلاا هقفلا ءوض يف ةجلاعلما وأ ةرهطلما هايلما مادختسا Use of 
Purified or Treated Water in the Light of Islamic Jurisprudence,”. 

Kartini, T.A. (2025). “Hukum Menggunakan Air Musta’mal Untuk Bersuci 
Menurut Imam Sarakhsi Al Hanafi Dan Imam Nawawi Asy Syafi’i,”. 

Mahmuddin, Ronny. (2024). “Keabsahan Penggunaan Campuran Air Dan Cairan 
Antiseptik Perspektif Fikih Taharah ( Studi Komparatif Mazhab Hanafi 
Dan Syafii ) The Validity of Using a Mixture of Water and Antiseptic 
Liquid from a Taharah Fiqh Perspective ( Comparative Study of the Hanafi 
and Syafii Schools ) no. 1: 77–114. 

Mulianah, Sri. (2023). “Assessment Guidance of Wudhu at Elementary School 
Students A Study in Elementary School Pesanggrahan 10 Pesanggrahan 
Sub District South Jakarta.” JISAE: Journal of Indonesian Student Assessment 
and Evaluation 9, no. 2: 180–87. https://doi.org/10.21009/jisae.v9i2.39932. 

Nahdlatul, Universitas, and Wathan Mataram. (2020). “Air Mensucikan Dan 
Menajiskan Pada Naskah Muqaddimah Imam Bafadal Al-Hadramy Karya 
Al- Haitami (Tinjauan Filologi) Muhammad Dedad Bisaraguna 
Akastangga” 2, no. 1. 

Nisa, B. H. (2025). Analisis Dampak Program Zakat dan Sedekah Bank Syariah 
Indonesia Terhadap Pengentasan Kemiskinan di Kabupaten 
Sumbawa. Sebi: Studi Ekonomi dan Bisnis Islam, 7(2), 118-129. 



Ahmad, Nayla, Fiki, Siyono: (Analisis Perbandingan Mazhab…) 
 

 Page 177 

   

Nurmayanti, E., & Irawan, F. (2025). FIQH STUDY OF GOLD PAWNING 
PRACTICES IN SHARIA PAWNSHOPS IN SUMBAWA DISTRICT 
FROM THE PERSPECTIVE OF ISLAMIC LAW. Jurnal Dinamika Ekonomi 
Syariah, 12(2), 665-676. 

Rohmatullah, Acep Ihsan, and Faishal Al-Ghifari. (2023). “Eksistensi Corak Tafsir 
Hukmi Dalam Penafsiran Al-Quran.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 4: 
615–22. https://doi.org/10.15575/jis.v3i4.30960. 

Saifullah Bin Anshor, Sartini Lambajo, Dewi Indriani, and Rizqa Izzati. (2021). 
“Menyentuh Mushaf Tanpa Wudu Dalam Perspektif Mazhab Syāfi’ī Dan 
Hanbali.” BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2, no. 2: 221–
31. https://doi.org/10.36701/bustanul.v2i2.375. 

Sarah, Intan, and Ine Nirmala. “Konsep Thaharah Dalam Penerapan Toilet,” n.d., 
17–33. 

Sholihin, Muhammad, Nurus Shalihin, and Apria Putra. (2021). “Paper Money in 
Sheikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi’s Thought: A Comparative and 
Critical Commentary.” Islamic Economic Studies 29, no. 1: 67–83. 
https://doi.org/10.1108/ies-10-2020-0043. 

Sutrisno, Sutrisno. (2021). “Istidlal Batalnya Wudlu (Perspektif Imam Hanafi Dan 
Imam Syafi’i).” YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 12, 
no. 2: 275. https://doi.org/10.21043/yudisia.v12i2.12511. 

Wahyuni, Sri. (2019). “Content Analysis Sebagai Metode Penelitian Kualitatif 
Dalam Kajian Ilmu Sosial Dan Keagamaan.” Jurnal Komunika 13, no. 1. 

Wan Zahari, Wan Ainaa Mardhiah, Irwan Mohd Subri, Azman Ab Rahman, 
Arwansyah Kirin, and Faisal Husen Ismail. (2022). “Recycling Ablution 
Water (Wudu’) Using Membrane Water Treatment: A Study from Fiqh 
Halal Perspective.” Juris: Jurnal Ilmiah Syariah 21, no. 2: 173–82. 
https://doi.org/10.31958/juris.v21i2.6867. 

Widiastuti, Widiastuti, Siti Masturoh, Ahmad Hafidzul Kahfi, M Rangga 
Ramadhan Saelan, Ridan Nurfalah, and Muhammad Hilman Fakhriza. 
(2020). “Multimedia Learning for Wudhu and Sholat Procedures Android 
Based At Tk Pertiwi 01 Serang.” Jurnal Techno Nusa Mandiri 17, no. 1: 63–
70. https://doi.org/10.33480/techno.v17i1.1290. 

Yandri, Desri. (2019). “Pendapat Imam Malik Dan Imam Syafi ’ I Hukum.” Jurnal 
Reflektika 12, no. 110: 23. 

 

 

 

 


